
T A R K A  
V.1 / N. 2 
 

 

 

 

 

 

 

Capoeira Angola: corporeidade e 
ancestralidade na cultura  
popular brasileira  

Capoeira Angola: corporeality and ancestry in 
Brazilian popular culture 

Glauciane Souza  

 

 

RESUMO 

As manifestações culturais brasileiras afro-di-
aspóricas, como a Capoeira Angola, mais que 
símbolo de resistência, são memórias grafadas 
no corpo, são espaço-tempo de ancestralidade 
sempre presente.  Nesse sentido, esse estudo 
busca identificar os princípios filosóficos an-
cestrais de vida e de mundo Bakongo narrados 
nas performances corporais na Capoeira An-
gola, enquanto memória corpórea. Para isso, 
trouxe para a roda a discussão sobre a corpo-
reidade do filósofo francês Merleau-Ponty e o 
pensamento ancestral dos Bakongo apresen-
tado por Bunseki Fu-Kiau, numa metodologia 
transdisciplinar, que investiga o corpo e suas 
performances na cultura popular brasileira. 

PALAVRAS-CHAVE  

Corporeidade na Capoeira Angola; Cosmologia 
Bakongo; Memória Corpórea; Ancestralidade; 
Cultura Popular. 

ABSTRACT 

Brazilian Afro-diasporic cultural manifestations, 
such as Capoeira Angola, are more than a sym-
bol of resistance; they are memories engraved 
on the body, they are a space-time of ever-pre-
sent ancestry. In this sense, this study seeks to 
identify the ancestral philosophical principles of 
Bakongo life and world narrated in the corporal 
performances in Capoeira Angola, as corporeal 
memory. To this end, I brought to the table the 
discussion on corporeality of the French philos-
opher Merleau-Ponty, and the ancestral 
thought of the Bakongo presented by Bunseki 
Fu-Kiau, in a transdisciplinary methodology 
that investigates the body and its performances 
in Brazilian Popular Culture. 

KEYWORDS 

Corporeality in Capoeira Angola; Bakongo 
Cosmology; Corporeal Memory; Ancestry; 
Popular Culture. 
 
 

  



2  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

 

Introdução* 

A pluralidade da sociedade brasileira é inegável, composta 

por europeus e uma variedade de povos oriundos da África 

Ocidental e Central em conjunto com os povos originários. 

O país tornou-se um rico e complexo agregado cultural. 

Uma estrutura social atravessada por tradições de origem 

afro-brasileira, territórios de exteriorização e transcrição 

de uma memória corpórea, lugares de ancestralidade que 

nos aproximam dos nossos pares e nos remontam à nossa 

origem comum, a África. 

Nesta terra foram recriados modos de ser, viver e estar no 

mundo, bem como formas de se relacionar com o outro, seja 

animal, elemento natural, sobrenatural ou espiritual, pre-

sente nas chamadas cosmologias africanas. Ensinamentos 

e compreensões sobre a origem da vida e o funcionamento 

do cosmos, saberes tão enraizados no povo negro que atra-

vessou o Atlântico que, em contato com outros modos de 

ser e pensar também presentes nessa terra, deram origem 

ao que conhecemos hoje como cultura popular brasileira.  

As práticas negro-africanas que compõem esse mosaico cul-

tural foram atravessadas por outros modos de existir no 

mundo, portanto, estiveram e estão imersas em processos 

circulares de símbolos, significados e atuações que as mol-

daram em dada medida, e as trouxeram até o tempo presente.  

A capoeira, como a conhecemos hoje, é resultado desse 

processo circular de transformação e adaptação. Ela per-

correu uma trajetória que vai desde a sua criminalização e 

caracterização como uma luta violenta até ser recriada 

* O presente artigo é um 
desdobramento da pesquisa  
Corporeidade na Capoeira 
Angola: formas de viver e 
pensar grafadas no corpo, 

desenvolvida durante o 
mestrado interdisciplinar no 

PPGCult da Universidade 
Federal de Sergipe.     



3  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

como arte marcial, dança e jogo. Passando ainda, por uma 

revitalização ancestral com Mestre Pastinha, e mais tarde 

acentuada pelos estudos de Fu-Kiau. Esse processo trouxe a 

capoeira ao centro, ressignificando-a e recriando-a, não só 

contando uma história de resistência, mas também proporci-

onando a redescoberta de nossa própria memória corpórea. 

Mestre Pastinha acreditava em uma capoeira ritualística 

para manter-se fiel à tradição, mesmo que isso fosse quase 

impossível, dado que, ao longo do tempo, principalmente 

em tradições orais, podem ocorrer perdas, adaptações e 

modificações no universo simbólico das manifestações 

culturais populares. 

A capoeira, assim como outras práticas ancestrais negras 

no Brasil, é recriada no território nacional através dos cor-

pos violentados pela escravização. A luta unia-se às dan-

ças, músicas e cultos, e, dessa forma, os escravizados se 

colocavam na roda da vida, em pé diante da desumaniza-

ção dos seus corpos. Ali, na vivência da capoeira, em um 

movimento de retorno simbólico ao que ficou para trás, es-

tavam presentes o entretenimento, a comunicação, a lin-

guagem corporal, o culto às divindades e aos ancestrais. 

Ou seja, a capoeira surge da luta de resistência, não ape-

nas física, mas também espiritual, conceitual e epistemo-

lógica, permanecendo nesse campo de atuação, 

produzindo e reproduzindo vivências e modos de ser, um 

trabalho prático de sobrevivência dentro do contexto que 

nem sempre lhe foi favorável. 

A roda de capoeira Angola comporta uma série de cos-

mologias grafadas no corpo, dentre elas, a cosmologia 



4  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

bakongo, considerando principalmente o território de ori-

gem dos povos traficados. A prática renasce na travessia 

de Kalunga e, em sua composição, carrega um complexo 

de processos que a transformaram e continuam transfor-

mando-a dentro do movimento circular vital. 

Diante disso, questiono: “Quais princípios e fundamentos 

da cosmologia bakongo estão presentes na gestualidade 

e expressividade da capoeira angola?” 

Nesse sentido, parto da cosmologia bakongo, um pensa-

mento ancestral do povo bantu, trazido até nós por Bunseki 

Fu-Kiau, como fonte central de saberes. Busco, assim, tra-

zer outras perspectivas de conhecimento, numa tentativa 

de resgatar entendimentos e pensamentos resguardados 

no interior da capoeira angola. 

Desse modo, o objetivo é identificar os princípios filosófi-

cos ancestrais de vida e de mundo bakongo narrados nas 

performances corporais na capoeira angola. Para isso, dis-

cuto a corporeidade em sua acepção contemporânea to-

mando como referência a concepção de corporeidade em 

Merleau-Ponty (2006).  

Com isso, descrevo valores ancestrais presentes e res-

guardados na memória corpórea de quem faz capoeira, a 

partir do entendimento da cosmologia bantu-kongo.  

Além disso, investigo o corpo e suas performances na ca-

poeira angola com base no conceito de oralidade de Leda 

Maria Martins (2011). E busco contribuir para a reflexão 

sobre uma filosofia latino-americana presente na cultura 

popular brasileira. 



5  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Apresento uma pesquisa qualitativa, tipo de pesquisa ade-

quada para abordar os ciclos de movimentos sociais e hu-

manos, em que busco interpretar, enquanto pesquisadora, 

o espaço e o tempo vividos, ao mesmo tempo em que sou 

sujeito no espaço. Com isso, realizo um diálogo com a lite-

ratura, apresentando interpretações e leituras do espaço 

vivido e do experienciado:  

Na pesquisa qualitativa, todos os fenômenos são igual-
mente importantes e preciosos: a consciência das ma-
nifestações e suas ocasionalidades, a frequência e a 
interrupção, a fala e o silêncio. É preciso encontrar o 
significado manifesto e o que permanece oculto 
(CHIZZOTTI, 2000, p. 85).   

O vínculo entre signo e significado invariavelmente de-

pende do arcabouço interpretativo do pesquisador. 

Portanto, tecnicamente, não podemos alcançar a im-

parcialidade na pesquisa. Quanto a isso, o meu envolvi-

mento pessoal encontra espaço de interpretação, pois não 

tive intento de me distanciar, e sim de me envolver em 

todo o processo experiencial no espaço-tempo da roda. 

Dentre os cruzamentos que este estudo possibilitou, loca-

lizo-o na transdisciplinaridade, método que muitas vezes 

inclui uma dimensão ética, e até espiritual, reconhecendo 

que o conhecimento e a ação estão interligados a valores, 

a crenças e à busca de sentido.  

Korte (2000, p. 41) salienta que a transdisciplinaridade 

metodológica corresponde a um processo de democratiza-

ção do intelecto que equipara o valor das experiências in-

telectuais. Segundo os autores, a transdisciplinaridade não 



6  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

apenas combina disciplinas acadêmicas, como também in-

tegra diferentes tipos de conhecimento, incluindo saberes 

tradicionais, práticos e culturais. 

Portanto, segundo Korte (2000, p. 33), a transdisciplinari-

dade exige que nos predisponhamos a recorrer a tantas 

disciplinas quanto forem necessárias, visando captar, en-

tre elas, aquilo que há de semelhança, interdependência, 

convergência e conexão, tanto no âmbito das informações 

quanto no das leis, dos métodos e dos conhecimentos. 

Essa visão nos permite não somente o trânsito necessário 

entre os campos de conhecimento para a realização de 

uma pesquisa que busca estabelecer um diálogo entre 

áreas distintas de saberes, como também abre caminho 

para atravessar as disciplinas. Assim, transitei pela filoso-

fia, história, sociologia, cosmologia negro-africana, dentre 

outras, para desenvolver esse estudo teórico-descritivo. 

 

Cosmologia Bakongo 

O que nós conhecemos hoje como cosmologia bakongo são 

formas de conhecimento milenares desenvolvidas na soci-

edade tradicional dos bakongo. O termo se refere aos po-

vos localizados na parte ocidental do Reino do Kongo, uma 

larga parte da costa do Atlântico que começa no sul do 

Gabão e se estende até a República Democrática do Congo.  

Nessa faixa territorial, desenvolveu-se uma rica sociedade 

estruturada em princípios e valores próprios, aos quais ti-

vemos acesso nas últimas décadas por meio dos trabalhos 

do filósofo congolês Kimbwandende Bunseki Fu-Kiau. 



7  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Em sua obra Cosmologia Africana dos Bantu-Kongo: Prin-

cípios de Vida e Vivência, originalmente escrita em inglês 

e kikongo e traduzida no Brasil por Tiganá Santana (2019), 

o filósofo apresenta a rica cosmologia dos Bakongo, bem 

como sua estrutura social, política e ética, atravessadas 

pela compreensão de um tempo espiralar, destituído de 

começo, meio e fim, cuja força motriz emana do centro. 

Os bakongo pertencem ao grupo cultural e linguístico co-

nhecido ocidentalmente como bantu. Após a partilha da 

África, ocorrida em Berlim (1884), seu território foi dividido 

em três áreas controladas por potências imperialistas: a 

atual Angola, a República do Congo e a República Demo-

crática do Congo, que foram colonizadas por Portugal, 

França e Bélgica, respectivamente, até suas independên-

cias entre as décadas de 1960 e 1970. Assim, o grupo 

étnico-linguístico encontra-se hoje separado por essas de-

limitações geopolíticas ocidentais. 

E é nesse território apontado como espaço ancestral, onde se 

encontram as raízes da capoeira, conforme afirmação de 

Bunseki Fu-Kiau em palestra ministrada em Salvador, em 

1997, durante o III Encontro Internacional da Capoeira Angola.  

Segundo as palavras do autor, o Congo-Angola foi a terra 

de origem da capoeira e, nesse sentido, no caso brasileiro, 

o contato com a capoeira não foi equivocado nem mal-

conduzido; ao contrário, encontrou o seu próprio caminho. 

Uma das cosmologias bantu foi objeto de estudo já na pri-

meira metade do século XX. O missionário belga Placide 

Frans Tempels descreve, em sua obra A filosofia Bantu, o 

que ele chama de pirâmide das forças vitais. Segundo ele 

(1945, p. 42), o “ser supremo”, uma espécie de deus, está 



8  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

no topo da pirâmide, seguido pelos ancestrais, antepassa-

dos, seres humanos e, na base, os animais e vegetais. 

Nessa concepção, a força vital presente em todas as exis-

tências é hierarquicamente superior e está em um plano 

distinto do convívio humano. Ou seja, sua interpretação 

está diretamente ligada à sua própria concepção de 

“deus”, uma divindade distante da humanidade. 

Apesar das críticas, Tempels observou a profunda influên-

cia dos não vivos na comunidade bantu dos Baluba. Se-

gundo ele, “o homem é influenciado verticalmente pelas 

forças vitais dos ancestrais e antepassados, e horizontal-

mente pelos seus pares na convivência em comunidade” 

(TEMPELS, 1945, p. 67). Se um indivíduo se afasta desse 

contexto espiritual, acaba se enfraquecendo e atraindo mi-

sérias para si e sua família, como doenças e pragas. 

A força vital a que Tempels se refere também pode ser en-

tendida como uma manifestação da ancestralidade africana. 

Na cosmologia bakongo, a força vital recebe o nome de 

kalunga. Tiganá Santana (2019, p. 181) explica que o termo, 

descrito por Fu-Kiau como epíteto de ‘Deus’, se refere à ener-

gia originária, que reúne tudo o que existe, surgida a partir de 

si mesma. “Uma força de fogo completa em si mesma, kalû-

nga, emergiu dentro do vazio/nada, e tornou-se a fonte da 

vida” (FU-KIAU, 2024, p. 33). Eduardo Oliveira nos diz que a 

força vital 

é o suporte comum para que todas as coisas se conec-
tem e formem um elo, universal, que, sem ela, jamais 
poderiam manter sua unidade-fundamental na con-
cepção do mundo africano. [...] Uma das categorias 



9  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

mais importantes que estruturam a cosmovisão afri-
cana, pois ela é tomada como fonte primordial da 
energia que engendra a ordem natural do universo e 
atua de maneira específica em cada sociedade deste 
continente (OLIVEIRA, 2021, p. 57). 

Kalunga, portanto, é força e vitalidade, processo e princípio 

de todas as mudanças na vida e no mundo. Mudança é mo-

vimento; kalunga não é estática e, por causa disso, a vida 

está em constante transformação, conforme nos mostra o 

Dikenga Dia Kongo (FU-KIAU, 2024). 

É no cosmograma bakongo que encontramos a explicação 

de todas as existências — tempo, sociedades, casamento, 

política, vida social, instituições e indivíduos — inclusive 

sobre o surgimento da vida na Terra. Segundo Tiganá San-

tana (2019, p. 127), trata-se de um registro escrito que es-

tabelece que a vida obedece a um movimento circular 

semelhante à trajetória solar, anti-horário e quadripartite.  

De acordo com Fu-Kiau, cada quadrante é uma fase da 

existência que segue uma circularidade vital equilibrada 

por uma linha horizontal e uma linha vertical. Trata-se de 

quatro etapas: o momento encoberto (Musoni, I etapa), ser 

(Kala, II etapa), chegada ao topo (Tukula, III etapa) e o mo-

mento de se pôr (Luvemba, IV etapa), representadas res-

pectivamente pelas cores amarelo, preto, vermelho e 

branco (FU-KIAU, 2024). 

O Diekenga Dia Kongo representa o ciclo de vida e exis-

tência de acordo com a cosmologia Kongo, atravessado 

por duas linhas — uma horizontal e outra vertical — que 

formam uma encruzilhada no centro, de onde emana a 

força vital espiralar.  



10  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

A linha horizontal, chamada Kalunga, separa dois mundos: 

o físico e o espiritual, ou ainda as “grandes águas”, que di-

videm a superfície do mundo não físico. Já a linha vertical 

simboliza a ligação entre os mundos superior e inferior, 

possibilitando a comunicação com Kalunga e com os 

ancestrais (FU-KIAU, 2024). 

O mûntu, em seu ciclo existencial, move-se obrigatoria-

mente por todos os estágios do diekenga, sucessivamente, 

ao longo de várias gerações e de vidas após vidas.  

O ser humano é kala-zima-kala, um ser-vivo-de-vida-
e-morte. Um ser de movimento ininterrupto, através 
das quatro etapas de equilíbrio entre uma força verti-
cal e uma força horizontal (FU-KIAU, 2024, p. 52-53).  

“Os bantus não separam a noção transcendental do ‘ser’ 

de seu atributo dinâmico força: sem a força, não há ser, o 

ser é a força” (SODRÉ, 2017, p. 132). O “ser” inclui todas 

as existências, quais sejam indivíduos, divindades, ances-

trais, antepassados, animais ou plantas. O aspecto místico 

pode ser encontrado em todos os espaços do ciclo vital 

africano, tanto em África como nos outros continentes para 

onde se deslocaram os negros na diáspora. 

As etnias bantu, além do tronco linguístico em comum, 

têm também sua própria episteme, seu próprio modo de 

compreender a vida e o funcionamento do mundo, que não 

se encontra em um plano distinto ou diverso do espiritual. 

Pelo contrário, essas esferas se encontram no centro des-

sas cosmovisões e contam com dois elementos primordiais: 

a força vital e a ancestralidade. 



11  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Lumbu-ki bisikânda, mbazi bakulu ba kânda, variante 
Lumbu-ki lesi bia kânda, mbazi bakulu mu kânda. 
 

Hoje somos os membros da comunidade; amanhã sere-
mos os ancestrais da comunidade. O que fazemos e 
pensamos hoje prepara-nos para o que será a avaliação 
da comunidade amanhã. Se somos hoje indivíduos sim-
ples dentro da comunidade, podemos amanhã ser dei-
ficados (espiritualizados), isto é, ser considerados como 
fonte de forças motrizes e radiações na comunidade viva; 
e isso, em conformidade com a nossa atitude cara a 
cara com a comunidade ao longo da nossa vida física 
[ku nseke] (Provérbio Bakongo) (FU-KIAU, 2024, p. 137).  

A ancestralidade permeia toda a epistemologia bakongo 

desde o seu nascimento até o renascer.  

Essa constante na cultura africana e na cultura negra 
em geral é a pedra fundamental da cosmovisão afri-
cana, pois o culto aos ancestrais sintetiza todos os ele-
mentos que a estruturam (OLIVEIRA, 2021, p. 80).  

No entendimento do mundo tradicional bantu, a vida é um 

sistema de sistemas interligados; o mundo dos vivos e dos 

não vivos são duas partes de um todo. Há interdependên-

cia entre os sistemas, de modo que o mûntu só tem uma 

existência plena ao passar por todos os quadrantes e ca-

minhar em todas as direções. 

Dessa forma, não podemos pensar a cosmologia bakongo 

sem que se vislumbre o contato vertical com o mundo in-

visível e com os antepassados, ao passo que não se trata 

somente de crença ou culto, mas de modos de atuação 

práticos no dia a dia, tanto no continente como na cultura 

afro na diáspora. 



12  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

A ancestralidade desempenha um papel central na vida do 

bakongo, há uma conexão profunda e contínua entre os vi-

vos e seus antepassados, os quais podem influenciar em 

aspectos da vida, como saúde, prosperidade, sucesso e 

proteção, conforme aponta Sodré: “porque a ausência cor-

poral de quem se foi repercute no corpo vivo e, se rituali-

zada, pode transformar-se em linguagem para quem fica” 

(SODRÉ, 2017, p. 116). 

Nas tradições bantu africanas e afro-diaspóricas, a própria 

lógica estruturadora da comunidade está ancorada na an-

cestralidade; não se pode pensar a tradição afro em suas 

multifacetas longe de seu fundamento ancestral. 

O movimento de se voltar para o passado, para o bem viver 

presente, valoriza os que já não estão presentes fisica-

mente, mas abriram os caminhos para que nós existíssemos 

no tempo presente. 

 

O corpo é ancestral 

Diadi nza-Kongo kandongila: Mono i kadi kia dingo-
dingo (kwènda-vutukisa) kinzungidila ye didi dia ngolo 
zanzingila. Ngiena, kadi yateka kala ye kalulula ye ngina 
vutuka kala ye kalulula. [Eu estou indo-e-voltando-
sendo em torno do centro das forças vitais. Eu sou 
porque fui e re-fui antes, de tal modo que eu serei e 
re-serei novamente] (FU-KIAU, 2024, p. 7). 

O provérbio bakongo nos faz mergulhar na perpétua 

continuidade do ciclo vital. Nosso infinito movimento 

cíclico nos direciona para uma trajetória de transformações 



13  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

e renovações ligadas aos nossos ancestrais, ao que já fo-

mos, somos e ao que (re)seremos.  

No espaço-tempo do corpo transitam todas as existências 

passadas, e em nós permanece sua força vital. Somos porque 

eles existiram, e o mesmo acontecerá com os que virão. 

Esse ritual de transformação, permanência e (re)criação se 

dá no corpo, centro da ancestralidade. É no corpo que a 

força vital se materializa no tempo/espaço e permite nossa 

conexão com o que não é mais neste mundo. O corpo é um 

centro da memória coletiva, que utiliza o poder da palavra 

e do experienciado para externalizar, ensinar e divulgar o 

seu entendimento do mundo. Nessa lógica, o corpo como 

todo ocupa posição de comunicador, performando a me-

mória coletiva, manifestando o pensamento construído. 

O corpo vivido e integrado (corpo e mente) afasta-se do 

conceito de corpo meramente físico, no qual habita uma 

mente que sente, vive, pensa e interpreta o mundo de 

modo quase independente dos sentidos. O corpo-memória 

transcreve para o mundo o que em si mesmo se manifesta.  

O corpo assume, no interior desse entendimento bakongo, 

um papel atemporal, revelando outras maneiras de pensar 

por meio do saber-mover, que se produziu e se reproduziu 

neste território, tornando-se ancestral à medida que é atra-

vessado pelo que um dia foi e pelo que será novamente. 

De acordo com Figueiredo (2015, p. 120), a experiência do 

sujeito é um campo aberto a possibilidades, pois o corpo 

próprio tem consciência de si mesmo, não como consciên-

cia pura, mas como experiência.  



14  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Tudo aquilo que sei do mundo, mesmo por ciência, eu 
sei a partir de minha visão ou de uma experiência do 
mundo, sem a qual os símbolos da ciência não pode-
riam dizer nada (MERLEAU-PONTY, 2006, p. 167). 

Esse corpo próprio é que percebe e pensa e é pensado. 

Corpo que atua sobre si e no mundo quando interage com 

o outro. Em Merleau-Ponty, o corpo habita numa lógica de 

mundo e de existência, enquanto objeto consciente de si e 

da realidade. “A corporeidade nos faz ser para o mundo, 

ser no mundo, e isso implica ser um movimento de trans-

cendência em direção a ele, às coisas nele e aos outros” 

(FERREIRA, 2012, p. 165). 

O indivíduo não existe para além do mundo, mas existe no 

mundo, ao mesmo tempo em que é um mundo. Cada indi-

víduo é, em si, um mundo em constante interação com o 

outro. O corpo próprio é aquele que experimenta a si 

mesmo, o outro e o mundo como sujeito da percepção. As-

sim, compreendemos que o corpo é corpo próprio e ser-

no-mundo: um corpo sensível, que sente e é sentido, cuja 

reflexibilidade é anterior à consciência intelectual. 

A corporeidade não admite a separação entre sujeito e ob-

jeto. O “nosso corpo não é algo que se encontra diante de 

nós e a sua inserção no espaço é distinta daquela de um 

objeto”. “Sua unidade é ‘lateral’, ‘vivida’ e não frontal, o que 

indica que estamos nele, que ele é a nossa inserção em um 

ponto de vista” (VERÍSSIMO, 2013, p. 602). Não observa-

mos o corpo diante de nós, mas a partir de nós. 

A corporeidade, na obra de Merleau-Ponty, é central para 

a sua compreensão da experiência humana. Ou seja, a per-



15  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

cepção não é apenas uma função dos sentidos, mas en-

contra-se enraizada na corporeidade, isto é, na maneira 

como o corpo se relaciona com o ambiente. 

Para Merleau-Ponty, a corporeidade também está ligada à 

noção de “espaço vivido”, o espaço que habitamos e expe-

rimentamos através de nossos corpos. Nossa compreensão 

do espaço é moldada por nossas experiências corporais e 

nossas interações com o mundo ao nosso redor. 

O corpo próprio é o mundo vivido quando podemos reco-

nhecer nossa própria existência. Em dada medida, trata-se 

da capacidade que o corpo tem de se expressar no mundo 

por meio do movimento. Esse mover-se no mundo denota 

uma consciência corporal de um corpo integrado que apre-

ende por todos os sentidos. O corpo não só apreende, inter-

preta e busca significado, mas também comunica através 

dos gestos, da palavra cantada, falada e performada. 

As performances funcionam como atos de transferências 
vitais, transmitindo o conhecimento, a memória e um 
sentido de identidade social e, por isso, a performance 
também funciona como epistemologia. O corpo aqui 
ocupa o lugar central enquanto produtor e reprodutor de 
conhecimento, com potencial para tensionar as normas e 
regras que são desestabilizadas a partir do repertório 
(NAVARRO, 2022, p. 52). 

A definição de performance apresentada pela autora en-

contra assento na grafia do corpo traduzido no conceito de 

oralitura criado por Leda Maria Martins, em que o corpo é 

local de inscrição de conhecimento.  



16  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Neste sentido, no que no corpo se repete, não se repete 
apenas como hábito, mas como técnica e procedimento de 
inscrição, recriação, transmissão e revisão de memória do 
conhecimento, seja este estético, filosófico, metafísico, 
científico, tecnológico, etc. (MARTINS, 2021, p. 66).  

Na mesma linha de entendimento, Sodré (2017, p. 116) 

aponta que o corpo remanescente é, em si mesmo, o acon-

tecimento da memória, pois a rede de expressões corpo-

rais é claramente visível na esfera dos rituais que 

atualizam a origem. Compreendo assim o corpo como es-

paço ancestral que permite explorar epistemes negras 

pré-coloniais, que reverberam na memória corpórea da 

cultura popular brasileira. 

No corpo se encerra a completude do existir, incluindo o ter-

ritório, o tempo, a memória, a palavra e todas as formas de 

externalizar e internalizar o saber capaz de se performar no 

corpo. “O saber não apenas se adquire, incorpora-se” 

(SODRÉ, 2014, p. 106): os deslocamentos do corpo em di-

reção ao outro e ao mundo produzem sentidos e significa-

dos, saboreiam o conhecimento, conservam memórias e as 

tornam presentes. 

Os negros trazidos à diáspora forçada não trouxeram nada 

além do corpo. Contudo, conforme nos lembra Leda Maria 

Martins (2021, p. 31), eles não vieram sós, com eles vieram 

divindades, seus modos singulares e diversos de visão de 

mundo, sua alteridade linguística, artística, ética, suas di-

ferentes formas de organização social e de simbolização 

do real. 

A colonização da África, a transmigração de povos es-
cravizados para as Américas, o sistema escravocrata e a 



17  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

divisão do continente africano em guetos europeus não 
conseguiram apagar no corpo/corpus africano e da ori-
gem africana os signos culturais, textuais e toda a com-
plexidade, de suas culturas, de sua diversidade étnica, 
linguística, de suas civilizações (MARTINS, 2021, p. 31). 

E foi nesse corpo consciente que nossos antepassados 

encontraram formas de manter viva a ancestralidade, cren-

ças e saberes incorporados na dança, vestimentas, cantos, 

toques, religiosidade, comportamentos, sabores, movimen-

tos, entre outros, enraizados na cultura popular brasileira. 

Práticas culturais transmitidas e preservadas, sobretudo 

através da memória corporal. 

No circuito da tradição, que guarda a palavra ancestral, 
e no da transmissão, que a reatualiza e movimenta no 
presente, a palavra é sopro, hábito, dicção, aconteci-
mento e performance, índice de sabedoria. Esse saber 
torna-se acontecimento não porque se cristaliza nos ar-
quivos da memória, mas principalmente por ser reedi-
tada na performance do contador/narrador e na 
resposta coletiva (MARTINS, 2021, p. 184). 

Nas culturas predominantemente orais e gestuais, como 

as africanas, o corpo, segundo Leda Maria, “é por excelên-

cia, local de memória” (MARTINS, 2021, p. 78). A memória 

corporal é uma dimensão profunda e complexa da experi-

ência humana, evidenciando como nossos corpos são mais 

do que simples veículos físicos, são também repositórios 

de experiências, emoções e aprendizagens. Sendo assim, 

“na complexidade de sua textualidade oral e na oralitura 

da memória, os rizomas africanos inseminaram o corpus 

simbólico europeu e engravidaram as terras das Américas” 

(MARTINS, 2021, p. 184). Os frutos dessa inseminação 



18  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

se traduzem nas práticas corporais cristalizadas ao 

longo dos séculos.  

A linguagem do corpo, viva pela memória e significação, é 

o que Leda Martins chama de oralitura. O termo designa 

os saberes ancestrais africanos transmitidos pela palavra; 

não a palavra escrita, tendo em vista que as tradições afri-

canas têm uma herança oral muito forte, mas sim pelo que 

ela chama de tradução na performance oral no corpo.  

A autora apresenta o corpo como pauta da inscrição do sa-

ber e da tradução do movimento, gesto, voz, possibilidades 

cromáticas, sonoridades, relações com o entorno. E nos 

convida a pensar o corpo como centro de inscrição, grafada 

nos gestos, no movimento.  

O que no corpo se repete não se repete apenas como 
hábito, mas como técnica e procedimento de inscrição, 
recriação, transmissão e revisão da memória do conhe-
cimento, seja estético, filosófico, metafísico, científico 
e tecnológico (MARTINS, 2021, p. 66).  

Martins (2021, p. 58) defende a hipótese de que o corpo 

em performance não é apenas expressão ou representa-

ção de uma ação que nos remete simbolicamente a um 

sentido, mas é, principalmente, local de inscrição de co-

nhecimento, conhecimento este que se grafa no gesto, no 

movimento, na coreografia da tradição afro-diaspórica 

presente na Cultura Popular brasileira. 

O conceito de oralitura, desenvolvido por Leda Maria 

Martins, dá conta da complexidade conceitual própria do 

universo negro-africano no Brasil, na medida em que é 



19  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

elaborado a partir do entendimento afro-diaspórico bra-

sileiro. Desse modo, compreende as nuances específi-

cas desse campo, seus processos de transmutação e 

seus modos de pensar e existir no mundo, influenciados 

também pelo existir europeu — sobretudo lusitano — e 

pelas complexas e múltiplas maneiras de pensar o 

mundo dos povos nativos. 

 

Capoeira na cultura popular brasileira 

A travessia das grandes águas, ou seja, do mar, como ocor-

reu durante o tráfico negreiro, para a epistemologia bantu 

pode ser interpretada como transpor a linha Kalunga e 

adentrar o mundo dos mortos, estágio luvemba-musoni. 

Aqui a existência se prepara para emergir em Kala, não 

antes de se submeter a inúmeras transformações e pro-

cessos que a criam. 

No caso da escravização, atravessar as grandes águas foi 

um processo de extrema violência física, moral e psíquica, 

que se iniciou nos barracões dos portos de embarque na 

costa africana, estiveram presentes nos porões dos navios 

negreiros e permaneceram nos séculos que se seguiram. 

O tráfico negreiro para as Américas foi intenso a partir do 

século XVI e perdurou ativamente até o século XIX. De 

acordo com Malandrino (2010), entre esses séculos, 45% 

ou cerca de 5 dos 11 milhões de africanos traficados para 

as Américas eram centro-africanos, ou seja, da região de 

tradição bantu. Destes, 4,9 milhões vieram para o Brasil, 

um significativo contingente populacional injetado no país, 

mais do que os de outros países das Américas. 



20  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

O Brasil conta com um grande contingente de pessoas ori-

undas do continente africano, tendo recebido, ao longo de 

pelo menos três séculos, indivíduos provenientes de dis-

tintas regiões bantu; por conseguinte, constituiu-se tam-

bém como um espaço, ainda que hostil, de ancestralidade 

e de cultura africanas. 

Assim, estamos cercados por um complexo agregado de 

crenças, valores, hábitos, normas, leis e expressões ar-

tísticas, fundamentos de vida de tradição oral e escrita 

de origem bantu. Veiculados ao longo dos séculos, esses 

elementos foram traduzidos em manifestações artísticas 

e não artísticas, criadas e desenvolvidas a partir do 

aprendizado e do contato direto e indireto entre distintas 

camadas sociais, em seus cotidianos, por meio de pro-

cessos de contato, assimilação e interação contínua com 

europeus e povos nativos. 

Nesse sentido, acredito não ser possível pensar a cultura 

popular sem pensar a contribuição dos povos bantu para a 

construção e estrutura social e cultural do nosso país. É no 

interior de um cenário genuinamente desigual, marcado 

por avanços e recuos, recomeços e transmutações da cul-

tura popular brasileira, que (re)nasce a capoeira angola, 

nem sempre com a denotação angolana tão acentuada em 

sua nomenclatura, mas, por outro lado, com uma caracte-

rística muito particular: a ancestralidade africana enraizada 

— um processo nem sempre pacífico ou naturalmente 

aceito, como veremos a seguir. 

A cultura não é um conceito pronto, acabado e de fácil des-

crição ou que caiba em uma única definição. Dependendo 



21  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

da época, intenção, lugar e modo de atuação de seus ato-

res, a cultura atravessa espaços políticos, históricos, tec-

nológicos, comunicativos e sociais de modo tão particular 

que se torna difícil englobar todas suas nuances. 

Nas Ciências Sociais, por exemplo, o termo está direta-

mente relacionado ao comportamento do ser humano e à 

sua relação com o meio, elucidando comportamentos cre-

ditados como naturais. Nos informa Cuche “nada é pura-

mente natural no homem” (1999, p. 11). Segundo o 

sociólogo, mesmo as funções humanas fisiológicas não re-

cebem necessariamente as mesmas respostas em todos 

os grupos humanos. 

A cultura permite ao homem não somente adaptar-se 
ao seu meio, mas também adaptar-se este meio ao pró-
prio homem. Suas necessidades e seus projetos. Em 
suma, a cultura torna possível a transformação da na-
tureza. Se todas as populações humanas possuíssem a 
mesma carga genética, elas se diferenciariam por suas 
escolhas culturais, cada uma inventando soluções ori-
ginais para os problemas que lhes são colocados. 
(CUCHE, 1999, p. 10).    

Nas epistemologias ocidentais — e aqui as adotarei — en-

tende-se que cultura é criação, não nasce pronta, não 

existe além do homem social nem antes dele. Assim 

sendo, recebemos a cultura dos nossos antepassados, ao 

mesmo tempo que também temos a liberdade de interven-

ção, abandono, adaptação e recriação de símbolos e práti-

cas de acordo com nossa realidade, conferindo sentido aos 

fenômenos sociais. 



22  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Essa adaptabilidade que a cultura nos confere possibilita 

a reorganização e a mudança de hábitos diante de con-

textos históricos e mesmo físicos, visando à sobrevivên-

cia, de forma mais rápida do que a própria evolução 

biológica. Isso porque o processo cumulativo também 

está presente: modificações adotadas por gerações an-

teriores, em determinadas situações, podem ser incorpo-

radas na contemporaneidade. 

Marilena Chauí (2021), ao definir cultura em sentido am-

plo, nos apresenta um conceito fundamentado na ausên-

cia. Segundo a filósofa, a cultura consiste na capacidade 

humana de se relacionar com o ausente por meio de sim-

bologias, como a linguagem, a qual torna presente aquilo 

que está ausente — como a música, o canto e a perfor-

mance —, bem como por meio do trabalho, quando se faz 

surgir no mundo aquilo que antes não existia. 

Em concomitância, a cultura é a capacidade de se relacio-

nar com o tempo, seja ele linear, como entendem algumas 

culturas, ou circular; é o modo de entender e aplicar sen-

tido às coisas, o modo como o humano se coloca e se ma-

nifesta no mundo, uma maneira de viver. 

A criação da cultura no ausente foi, e continua sendo, uma 

atividade constantemente observável nas camadas popu-

lares, mas não apenas nelas, uma vez que a cultura é uni-

versal e, também, produzida pelas classes dominantes. 

Contudo, adotamos aqui o recorte frequentemente deno-

minado de classes subalternas, plebe e povo, a fim de si-

tuar o ambiente social no qual a capoeira lança seus 

primeiros golpes. Mesmo sob o entendimento de que a di-



23  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

visão entre cultura popular, de massa e erudita é mera-

mente didática, não rígida e destituída de existência para-

lela. Essas formas culturais coexistem, e seus elementos 

se intercruzam, podendo ser apropriados ou descartados 

na dinâmica cultural contínua. 

Historicamente, o povo, os pobres, a classe baixa da socie-

dade brasileira, são constituídos, em sua maioria, por negros, 

trabalhadores e indígenas que carregam estigmas de inferi-

orização. De acordo com Chauí (2021, p. 52), difundiu-se, a 

partir da classe letrada e dominante, a ideia de que os ne-

gros são infantis, ignorantes, raça inferior e perigosos, por-

tanto, suspeitos, culpados e de incriminação permanente.  

A cultura popular, segundo a autora (2021, p. 43), é criada 

dentro desse espaço-tempo inferiorizado, uma prática lo-

cal dispersa no interior da cultura dominante e elitizada, 

como mescla do conformismo e da resistência. Resistência 

porque é o meio pelo qual as classes populares — adjeti-

vadas pela classe dominante — definem seus valores, de-

fendem e agem de acordo com esses valores, ao mesmo 

tempo que são conformadas com aquilo que lhes é estru-

turalmente imposto (CHAUÍ, 2021, p. 41). 

A capoeira ginga nesse meio, ora resiste, ora se conforma 

no centro da grande roda da sociedade brasileira. Quando 

duramente reprimida, ela se adapta, se conforma e, mais 

tarde, volta a golpear. A prática (re)nasce da criação do 

povo negro em resistência à elite branca colonial escravo-

crata, em conformidade com o status quo da estrutura so-

cial brasileira, em que o corpo negro é visto unicamente 

como força de trabalho. 



24  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

As criações culturais não são estáticas nem no tempo, nem 

no espaço; o dinamismo característico da própria cultura 

comumente vivencia variações, intervenções e transforma-

ções. A capoeira não foge à regra, portanto, há, natural-

mente, na capoeira, a liberdade de criar: os golpes podem 

ser reinventados e são particulares a cada corpo e grupo 

de capoeira — inclusive a nomenclatura dos golpes é va-

riada. Alinhada a esse pensamento, Melo pontua: 

Embora não dispomos, por falta de mais fontes históri-
cas e memória oral, de informações detalhadas sobre 
as origens africanas ou mesmo de sua existência no 
Brasil dos séculos XVII e XVIII, dentro de quilombos e 
nas zonas rurais, sabemos que a capoeira no Brasil 
nunca deve ser definida no singular, pois desde o século 
XIX havia em cada grande cidade portuária do Brasil 
como Belém, Recife, Salvador e Rio de Janeiro, modali-
dades distintas de capoeira (MELO, 2014, p. 19). 

Nos espaços urbanos, nas capoeiras, nos quilombos, nos 

terreiros das fazendas, nos portos dessa terra, (re)formu-

lou-se, (re)elaborou-se e (re)adaptou-se à ritualidade an-

cestral africana emergida de Kalunga. Resultado do 

processo de acúmulo e partilha que se inicia no convívio nos 

galpões dos navios negreiros e, mais tarde, nas próprias ter-

ras brasileiras com os povos que aqui habitavam, a capoeira 

se estabelece na linguagem corporal: um trabalho de luta 

para sobreviver — de libertação e de conservação de va-

lores e formas de ser e estar no mundo — muitas vezes 

conflitante com o modo de existir da classe dominante. 

À medida que não se pode conceber a construção de 

práticas culturais distantes das influências ambientais 

que as rodeiam, menos ainda distantes dos corpos que 



25  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

lhes dão materialidade, a capoeira se desenvolve junto 

com a cultura.  

Ela tornou-se um importante símbolo de uma cultura 
urbana e cosmopolita, pois representa a diversidade, 
a multiculturalidade e a globalização cultural, atra-
vessando fronteiras territoriais, étnicas, religiosas e 
de linguagem (MELO, 2014, p. 15).  

A luta não luta, a dança não dança, o culto não culto, a 

africanidade não africanidade, a crença não crença, a sabe-

doria não sabedoria, a língua não língua, a religiosidade não 

religiosidade deram forma à cultura popular afro-brasileira. 

A capoeira, embora situada nas grandes capitais africanas 

do Brasil, como Salvador, Recife, Rio de Janeiro e São Luiz 

do Maranhão, não estava incluída na sociedade brasileira, 

notadamente inscrita no Código Penal como crime, comu-

mente encontrada nas páginas policiais.  

A prática não era bem-vista pela elite branca, que a consi-

derava violenta, criminosa e contra os bons costumes. Com 

a política de reforma e higienização dos centros urbanos, a 

capoeira foi ainda mais combatida. 

A trajetória da capoeira não é linear, pelo contrário. Há mo-

mentos de avanço, recuo e parada para retomar o jogo. E 

mesmo envolto em processos de intervenções externas, 

mudanças e variações em virtude da região na qual se pra-

tica a capoeira, podemos encontrar um núcleo comum, um 

centro de onde a energia vital emana, um centro africano. 



26  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

É possível observar que, mesmo que a prática tenha se de-

senvolvido em meio à cultura euro-ocidental, preserva-

ram-se os fundamentos no centro, de modo que só se 

pode acessar aqueles devidamente habilitados.  

“Kutômbi didi dia minika mia kânda vo kwena mu kânda ko 

(Não procure o centro das ondas sociais se você não 

pertence à comunidade e ao seu sistema)”. O provérbio 

kongo nos orienta a não forçar “para abrir a porta do 

sistema de outrem quando não estiver aberta” para nós. 

“O estudo de um sistema só é possível se ele se abrir” 

(FU-KIAU, 2024, p. 130), e isso é permitido à medida que 

também nos abrimos para ele. 

 

Vivências experimentadas no tempo-espaço da roda 

Nossos antepassados se recusaram a deixar sua africa-

nidade ser assassinada. Portanto, tudo o que no corpo 

pôde ser traduzido e comunicado, nosso povo o fez.    

Os africanos não perderam sua cultura quando chega-
ram na América, pois aqui a reconstruíram com novos 
elementos, e essa força cultural lhes permitiu lutar 
contra os interesses dos escravistas e forjar suas 
próprias culturas (ARANA, 2017, p. 658). 

Contudo, é necessário adotar um olhar minucioso e caute-

loso ao adentrar o campo de atuação das tradições afro-

diaspóricas no Brasil, considerando, sobretudo, o tempo 

histórico, as adaptações, as repressões e as transforma-

ções necessárias à sua própria existência. 



27  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Ao pensar a capoeira angola como espaço-território, não 

podemos assumir que a prática tenha suas raízes em uma 

única etnia, pelo contrário, a composição da capoeira é 

atravessada por múltiplas influências bantu que aqui se 

intercruzaram. 

O filósofo congolês Bunseki Fu-Kiau é categórico ao afir-

mar que a capoeira tem origem na região Congo-Angola. 

Adotando esse entendimento, aliado ao significativo 

quantitativo de pessoas traficadas para o Brasil da região 

da África Central, onde tradicionalmente habitam os ba-

kongo, podemos assumir que há fortes indícios de que ele-

mentos como princípios, valores e rituais compartilhados 

na roda estão ligados a um centro comum, a cosmologia 

bakongo, entre outras. 

Em conformidade com esse pensamento, podemos inferir 

que os bakongo, em conjunto com outros povos bantu, con-

tribuíram substancialmente para a cultura brasileira, e que 

sua cosmologia pode ser observada na capoeira angola. 

Essa hipótese surge a partir do contato com os registros es-

critos sobre os bakongo elaborados desde dentro, a partir 

do centro de sua própria cosmologia, bem como das refle-

xões de Fu-Kiau acerca da origem bantu da capoeira angola. 

A capoeira angola, uma arte, um jogo, uma luta, um ritual, 

tem suas origens no Brasil colonial, mas seus fundamentos 

reportam-se ao território de origem dos seus precursores 

em Angola e o no Congo, zona onde se localizam os bantu. 

Através de movimentos corporais, nossos antepassados 

interagiam uns com os outros, em meio à multiplicidade 



28  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

étnica do cenário da escravização no país, rompendo os li-

mites linguísticos e exibindo suas habilidades, ao mesmo 

tempo em que rememoram um modo de existir.  

Em dada medida, essas atividades corporais os ajudavam 

a ressignificar e recuperar o sentido de quem eram, aces-

sando seus repertórios culturais e espirituais, de onde 

trouxeram elementos para compor seus novos ritos, jogos, 

lutas e danças nesse território.  

A história dos negros nas Américas escreve-se numa 
narrativa de migrações e travessias, nas quais a vi-
vência do sagrado, de modo singular, constitui um ín-
dice de resistência cultural e de sobrevivência étnica, 
política e social (MARTINS, 2021, p. 30). 

A corporeidade da capoeira Angola e outras formas de 

manifestações culturais afro-diaspóricas são atravessadas 

por elementos ritualísticos, ancestrais e orais performados 

no corpo. “A sacralização no ritual da capoeira acontece no 

próprio corpo. O corpo cotidiano toma novo significado na 

roda de capoeira, ou seja, ‘o corpo sacralizado’, preparado 

para o ritual” (BARÃO, 1999, p. 92). 

Movimentos cadenciados de ir, vir e estar no tempo e no 
espaço. Local de atuação que transforma o movimento 
em história, em pensar. Para além da carne, o corpo e 
suas representações (portanto, corporeidade) podem 
ser concebidos como território onde se entrecruzam ele-
mentos físicos e míticos, coletivos e individuais, eri-
gindo-se fronteiras e defesas (SODRÉ, 2014, p.130).  

Nesse corpo-território intercruzam-se tempos, memórias, 

símbolos, representações e sentidos que contam histórias, 



29  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

rememoram lugares e crenças. “Porque a essência corpo-

ral de quem se foi repercute no corpo vivo e, se ritualizada, 

pode transformar-se em linguagem para quem fica.” 

(SODRÉ, 2017, p. 16). 

Essa ancestralidade africana, presente em múltiplas ma-

neiras de se mover no mundo, não se trata de uma mera 

supervalorização do passado. Pelo contrário, o signo an-

cestral africano de comunhão entre os vivos e os não vivos 

é fundamental nesse pensamento, porque o que existe 

existe para sempre no agora, não em outro plano separado. 

Logo, o que um dia foi, é e será novamente no corpo. 

Vejamos, ainda, que a ancestralidade africana, antes de 

tudo, é memória coletiva, ética compartilhada pelo grupo 

em um movimento circular de integração da comunidade. 

Por comunidade, tomemos o conceito proverbial filosófico, 

político e estrutural bakongo: 

Kânda i (mbûndani a) bafwa ye bamôyo. A comunidade 
é a união entre os ancestrais e os vivos. A comunidade 
é um acúmulo da unidade viva dos elementos físicos e 
espirituais (FU-KIAU, 2024, p. 134). 

Os bakongo valorizam significativamente aqueles que 

obtiveram êxito nesses aspectos, e é por isso que a 

comunidade não permite que sua existência morra, 

ancestralizando-os.  

A morte não é considerada como o fim da vida, nem 
como a ruptura do ciclo vital, mas a continuação da exis-
tência sob outras formas e em outras circunstâncias 
(MALANDRINO, 2010, p. 67). 



30  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

O princípio de comunidade, no qual se espera que um bom 

mûntu atue conforme o bem comum, aparece na roda de 

capoeira como fundamento social. Cada membro humano 

e não humano da roda tem uma função existencial e ope-

racional que, em conjunto, faz o todo funcionar sistemati-

camente, à medida que cada ator se movimenta em 

direção ao existir da comunidade. 

Os mais velhos são responsáveis pelo ensino dos mais no-

vos e desempenham um papel vital na manutenção e na 

transmissão do conhecimento. A sabedoria advinda da ex-

periência, do convívio com os demais e do acúmulo de sa-

beres ao longo da vida garante que as práticas, crenças e 

valores compartilhados na comunidade sejam preserva-

dos e, ao mesmo tempo, transmitidos às novas gerações. 

O mestre, ou mestra de capoeira, assume a posição de 

mais sábio e sábia da roda, responsável pelo ensino dos 

golpes, dos toques, dos cantos, dos fundamentos e dos 

princípios ritualísticos, já que conhece profundamente a 

história e o significado cultural da capoeira.  

Eles recebem o respeito e a admiração dos mais novos e 

dos demais integrantes, pela posição que ocupam no 

grupo e por toda a sua experiência na grande e na pequena 

roda da vida. Aqui, a didática de ensino privilegia a sacra-

lidade da palavra, tanto em sua forma de comunicação ver-

bal quanto na grafia do corpo. 

Nessa gramática rítmica, os movimentos são de avan-
ços e recuos, progressão e retroação, expansão e con-
densação, numa contração e dilatação temporais 
simultâneas que escondem as espacialidades também 



31  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

como giras desenhadas, coreografadas, cartografadas 
(MARTINS, 2021, p. 80). 

Sem dispor de manual, o corpo, na roda, (re)cria o existente, 

apresentando aos mais novos um modo de execução que, 

por sua vez, é performado de modo único, expressando a 

maneira própria de experienciar a ritualidade da roda. 

A ladainha, por sua vez, constitui um dos principais mo-

mentos de reverência àqueles que habitam o mundo não 

físico. Quando os jogadores, em silêncio, agachados ao pé 

do berimbau, escutam a voz do mestre reverenciado e re-

memoram os ancestrais, os mestres antigos e a luta de 

nossos antepassados contra a escravização, a violência e 

os múltiplos modos de repressão social e epistemológica, 

a roda se coloca diante daqueles que já não habitam o 

mundo físico, mas que continuam presentes. 

Nesse estágio, Musoni-Kala, quando o corpo se prepara 

para renascer, a ladainha cantada em ritmo lento, acompa-

nhada pelo toque do berimbau, direciona o jogador à traje-

tória em direção ao vir a ser, fazendo-o emergir em Kala. 

O canto, isto é, a palavra, é praticamente indispensável em 

rituais e cerimônias, como casamentos, funerais, rituais de 

iniciação e festas de colheita de diversos povos tradicio-

nais, sejam eles afro-diaspóricos ou ameríndios. Na capo-

eira, o canto estabelece o ritmo e a energia da roda, 

orientando os capoeiristas sobre a velocidade e o tipo de 

jogo que será realizado. Geralmente, um dos componentes 

da roda canta e os demais acompanham no coro. 



32  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Diferentes toques de berimbau indicam diferentes estilos 

e intensidades de jogo. O berimbau pode sinalizar mudan-

ças no jogo, como a entrada de novos jogadores, a realiza-

ção de movimentos específicos ou a alteração do ritmo, 

atuando como mestre do jogo ao passo que dita o ritmo do 

jogo. O instrumento estabelece o ritmo base da roda, no 

qual todos os demais instrumentos e os movimentos dos 

capoeiristas devem se sincronizar.  

Do mesmo modo que o canto e a rítmica, “o círculo ou a roda 

— a mais antiga formação do movimento rítmico em grupo” 

(SODRÉ, 2017, p. 143) — também se (re)atualizaram na ca-

poeira angola, de modo a refletir as origens, as curvaturas e 

os atravessamentos aos quais o corpo negro foi exposto ao 

longo dos séculos. Trazer a capoeira para essa formação cir-

cular permite que os corpos se movam dentro da roda em 

todas as direções, inclusive em direção ao outro. 

O mover-se em direção ao outro abre espaço para a troca 

de experiências distintas de mundo. Aproximar-se e afas-

tar-se, ir e vir, recuar e seguir, abaixar e levantar, atacar e 

defender-se, cantar, girar, dançar e gingar… Assim reuni-

dos em círculo, os corpos dão a volta no mundo, e é nessa 

circularidade que se dá a aprendizagem da capoeira, em  

um deslocamento contínuo de expansão e contração no 

centro da roda, percorrendo a circularidade no espaço-

tempo determinado pela ritualística angoleira. 

Como bem coloca Falcão & Silva (2021, p. 163), não se 

trata apenas de dois indivíduos girando em um meio, e sim 

de corpos narrando tempos, construindo um diálogo cor-

poral que transita entre uma disputa e uma brincadeira, 

em que o brinquedo é o próprio corpo em movimento. 



33  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

É a consciência corporal dos capoeiristas que orienta o 

equilíbrio, a coordenação e a referência espacial. Mesmo 

durante a execução de movimentos pré-determinados, 

cada capoeirista tem seu jeito próprio de executá-los. Seu 

movimento carrega consigo a apropriação do seu próprio 

mundo, experimentando seu próprio corpo, também atu-

ando sobre ele, executando conforme percebido. 

Na ginga, essa característica é muito presente, uns pos-

suem uma maleabilidade corporal que confunde, outros se 

movem de modo mais rasteiro, os braços acompanham a 

rítmica do corpo, outrora mais soltos, em outros corpos 

mais enrijecidos, obedecendo ao modo de ser da roda e à 

própria experiência corporal.  

Embora tenha uma forma definida de como realizar um 
deslocamento do peso e centro de equilíbrio e de apoio 
dos pés no chão, ela é incorporada por cada pessoa que 
ginga, pois ela é ação quando manifestada no corpo e 
pelo corpo (FALCÃO; SILVA, 2021, p. 178). 

A ginga é considerada gesto primordial, já que dela derivam 

os demais movimentos; é o nascimento, o vir a ser, Kala. 

Antes de executar qualquer ação na roda de capoeira, os 

corpos dançam, observando e reconhecendo o território e o 

outro à sua frente. A partir daí, inicia-se o movimento em 

todas as direções e, ao final de uma sequência de golpes, 

retorna-se à ginga, que constitui o começo e o fim do jogo. 

A ginga atua também como símbolo, que tem a capaci-
dade de dar novos sentidos às trajetórias dos escraviza-
dos e garantir mecanismos de transmissão de uma 
memória coletiva, caracterizada pela força física, cora-



34  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

gem, resistência e enfrentamento. Esta conexão simbó-
lica – que une a ginga brasileira à rainha angolana – pro-
duz sentimento de identidade, valorizando de forma 
positiva a ancestralidade africana e seus elementos 
constitutivos (FONSECA, 2020, p. 48). 

Segundo a autora, a ginga é um sistema de representação 

metafórica que se conecta com a episteme corporal dos 

povos angolanos na diáspora. A representatividade da ginga 

na capoeira Angola reforça a ideia das raízes angolanas 

dessa prática, trazendo para a roda a força e a estratégia 

da Rainha Nzinga1 para esquivar-se de golpes e criar opor-

tunidades para contra-atacar. 

Na posição de ataque ou defesa, o angoleiro assume o po-

der de decisão conforme a ocasião que lhe é posta. Agir, 

esquivar-se, voltar à posição inicial, defender-se, contra-

atacar ou parar o jogo significa tomar posse da autoridade 

diante das situações.  

Essa imagem corporal de girar, rodopiar, inverter faz 
movimentar o mundo de uma forma não linear, não ob-
jetiva, mas onde a surpresa está sempre despontando. 
A dinâmica circular desses movimentos podem ser li-
dos como um agenciamento de mudanças, onde a flu-
ência contínua não permite que o oponente fique 
parado, tudo deve estar em movimento, em transformação 
(BARÃO, 1999, p. 107). 

Consolidar todos esses elementos no golpe materializa o 

conhecimento ancestral africano que situa o corpo en-

quanto sistema de sistemas, atravessado e atravessador 

de outros sistemas e mundos que o compõem enquanto 

 
1 

1 Nome pelo qual é conhecida 
Nzinga Mbandi Kia Mbandi, 

soberana dos reinos de 
Dongo e Matamba, de 1623 

até o fim da vida, no território 
da atual Angola. Filha de 

Ngola Mbandi Kiluanji, em 
1617 disputou o trono do 

Ndongo com seu irmão mais 
jovem ou” meio-irmão”, o 
qual, vencendo a disputa,  

foi entronizado com o 
 nome Ngola Mbandi. Nas  

referências, ver Biografia de 
Mulheres Africanas  



35  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

indivíduo. Trata-se de uma experiência subjetiva e íntima 

do corpo interagindo com outros, que envolve tanto a téc-

nica de execução quanto as experiências, sensações e 

emoções, ou seja, a maneira como os angoleiros percebem 

o corpo na roda. 

Dentro desse processo de sistematização do corpo na 

roda, encontramos um outro modo de experimentação 

atemporal corporificada, a mandinga. O modo particular 

do mandingueiro nos remete a uma imagem do malandro, 

que consegue se evadir em situações de perigo, some no 

vento, no tempo.  

Na contemporaneidade, a mandinga se refere à estética, à 

malícia, a uma maneira de praticar a capoeira com o intuito 

de enganar o adversário. Os movimentos do corpo do jo-

gador são direcionados para induzir ao erro.  

Cambaleia de um lado para o outro, como se estivesse 
bêbado, na sua expressão facial sempre sorrindo, com o 
olhar traiçoeiro, evitando qualquer expressão de raiva, 
deixando que seu adversário seja de fato surpreendido. 
(DIAS, 2009, p. 67). 

Os movimentos descritos até então envolvem uma complexa 

rede de elementos interconectados, relacionados à crença, 

à herança cultural, à luta pela sobrevivência, à escraviza-

ção, à história, à cosmologia, à tentativa de manter viva a 

africanidade, à epistemologia e à ancestralidade — uma 

multiplicidade de conhecimentos e memórias inscritas no 

corpo de quem pratica a capoeira. 

Não podemos afirmar categoricamente ou ainda assumir 

que na capoeira Angola existe uma única ou determinada 



36  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

influência. A capoeira é, assim como outras práticas ritualís-

ticas ancestrais negras atuantes na cultura popular brasi-

leira, composta por inúmeras práticas bantu, tantas quantas 

forem possíveis de ter atravessado kalunga e chegado ao 

território brasileiro, e se encontrado e reencontrado nos es-

paços das senzalas, das ruas, dos portos e dos campos. 

No interior dessas composições, acúmulos, encontros e 

processos de transmutação, bem como das influências 

europeias e indígenas, entendo — assim como Fu-Kiau e 

outros pensadores contemporâneos, como Tiganá Santana 

— a forte atuação bakongo na circularidade existencial da 

roda de capoeira angola. Não obstante os processos his-

tóricos de perda e posterior reinserção, a capoeira de 

Mestre Pastinha se inscreve nesse lugar de renascimento 

daquilo que um dia foi. 

 

Considerações finais  

Ao retornar àquilo que já foi, Mestre Pastinha nos convida 

a vivenciar o mundo de outras formas e nos insere no ciclo 

vital do ser e do tornar-se. No momento de se pôr em pé 

diante da vida, a capoeira angola chega até nós, no século 

XXI, reivindicando seu estatuto ancestral e epistemológico 

inscrito no corpo. Trata-se de um conhecimento filosófico, 

artístico, cultural, social e performático que, simultanea-

mente, é memória, vivência e saber. 

A oralitura nos convida a pensar a capoeira angola nesse 

lugar de prática performática de um conhecimento mile-

nar, que se coloca diante de nós como modo de vivenciar 

os processos da vida em movimento. Mover-se para frente 



37  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

e para trás, para um lado e para o outro, para reconhecer o 

território e o adversário na roda de capoeira, ao passo que 

elevar-se ao alto e voltar-se para o solo, indica as capaci-

dades do próprio indivíduo de entender suas próprias ha-

bilidades motoras.  

A mente e o corpo são um só na roda; o corpo sente, trans-

mite, acolhe e se coloca para o outro, de modo a criar o 

novo, a energia, a vitalidade do encontro. O som, o canto e 

os golpes compõem um todo experienciado pelo corpo, 

criando um espaço de conhecimento do mundo e do outro. 

As histórias narradas no corpo são ao mesmo tempo can-

tadas, performadas e ritualizadas, são em dada medida um 

culto aos antepassados, uma maneira de presentificar 

quem já se foi e que retorna sempre que entoado na roda. 

Isso porque, o que fazemos existe para sempre, mesmo 

que um evento expulse o outro, ainda assim está impresso 

na realidade. Então, todos os que já existiram existirão 

para sempre.  

O existir ancestral, atualizado na capoeira angola de 

Mestre Pastinha como memória corpórea, foi o que me ins-

tigou a buscá-lo junto à cosmologia bakongo, uma de suas 

possíveis influências constitutivas. Desse modo, encontro, 

na roda, o corpo — o mûntu — como canal de comunicação 

entre o mundo dos vivos e o dos não vivos, a roda como 

vivência de incessante recomeço, bem como a experiência 

comunitária e a educação oral. 

É importante salientar que almejar encontrar uma única 

cosmovisão na capoeira angola, como a bakongo, significa 

fechar os olhos para cinco séculos de acontecimentos que 



38  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

atravessaram essa prática e a nossa própria existência en-

quanto povo negro. 

Contudo, a ancestralidade nos permite trilhar esse cami-

nho de retorno ao passado e buscar compreender, de tan-

tos modos quanto possível, as formas de interpretação do 

mundo presentes não apenas na capoeira angola, mas 

também em outras práticas negras. 

 

 

Glauciane Souza  

Mestra pelo PPGCult da Universidade Federal de  
Sergipe. Membra do grupo de pesquisa e extensão  

AnDanças da Universidade da Integração Internacional 
da Lusofonia Afro-Brasileira (UNILAB – Malês). 

https://orcid.org/0009-0007-3784-0635 
  



39  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Referencias 

ABIB, Pedro Rodolpho Jungers. Capoeira Angola: cultura popular e o jogo dos saberes na roda. 
2a ed. - Salvador: EDUFBA, 2017. 

ARANA, Paola Vargas. Balanço historiográfico sobre as insurgências de africanos(as) e afrodes-
cendentes contra a escravidão em América. Anais eletrônicos da XII Jornada de Estudos His-
tóricos Professor Manoel Salgado (2017) PPGHIS-UFRJ, v. 3, p. 657-678, 2017. 

BARÃO, Adriana de Carvalho. A performance ritual da roda de capoeira. 1999. 182 f. Disserta-
ção (Mestrado em Artes Corporais), UNICAMP, Campinas, 1999. 

BIOGRAFIA DE MULHERES AFRICANAS. Nzinga Mbandi (1583–1663). Verbete. Disponível em: 
https://www.ufrgs.br/africanas/nzinga-mbandi-1583-1663/. 

CHAUÍ, Marilena. Conformismo e resistências: aspectos da cultura popular no Brasil. Brasiliense: 
São Paulo, 2021. 

CHIZZOTTI, Antônio. Pesquisa em Ciências Humanas e Sociais. 4ª ed. São Paulo: Cortez, 2000. 

CUCHE, Denys. A noção de cultura nas Ciências Sociais. Tradução de Viviane Ribeiro, Bauru: 
EDUSC, 1999. 

DIAS, Adriana Albert. A mandinga e a cultura malandra dos capoeiras. Salvador, 1910-1925. 
Revista de História, 1, 2 (2009). 

FALCÃO, José Luiz Cirqueira; SILVA, Renata de Lima (Kabilaewatala). Performance negra e dra-
maturgias do corpo na Capoeira Angola.  Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2021, p. 163.  

FIGUEIREDO, Jadismar de Lima. Corpo próprio, espacialidade e mundo percebido em Merleau-
Ponty. 2015. 131 f. Dissertação (Pós-graduação em Filosofia). Universidade Federal da 
Paraíba, Paraíba, 2015. 

FONSECA, Mariana Bracks. Epistemologia da ginga: memória, história e corporalidade na diás-
pora angolana. Revista de Humanidades e Letras ISSN: 2359-2354 Vol. 6 | Nº 1 | Ano 2020. 

FU-KIAU. Kimbwandende Kia Bunseki. Kapuera e cultura ancestral bantu. Lemba Institut – New 
York/USA) Salvador/BA, agosto de 1997. 

FU-KIAU. Kimbwandende Kia Bunseki. O livro africano sem título: cosmologia dos Bantu-Kongo. 
Tradução e nota à edição brasileira de Tiganá Santana. 1 ed. Rio de Janeiro: Cobogó, 2024. 

KORTE, Gustavo. Introdução à metodologia transdisciplinar. São Paulo: NEST, 2000. 

MALANDRINO, Brígida Carla. “Há sempre confiança de se estar ligado a alguém”: dimensões 
utópicas das expressões da religiosidade bantú no Brasil. Tese (Doutorado) em Ciências da 
Religião da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. São Paulo, 2010. 



40  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

MARTINS, Leda Maria. Afrografias da Memória: O reinado do Rosário no Jatobá. 2 ed. São Paulo: 
Perspectiva, 2021. 

MARTINS, Maria Leda. Performances do tempo espiralar, poéticas do corpo-tela. 1 ed. Rio de 
Janeiro: Cobotá, 2021. 

MELO, Salvio Fernandes de. A mandinga da voz e do corpo: oralidade, performance, poesia. No-
vas Edições Acadêmicas: Saarbrücken, 2014. 215 p. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. Tradução de Carlos Alberto Ribeiro 
de Moura. 3 ed. São Paulo: Martins Fontes. 2006. 

NAVARRO, Verônica Daniela. DESTERRITORIALIZAÇÃO ENRAIZADA: Experiências de criação 
artística nas fronteiras da Argentina e do Brasil. 2022. 256 f. Tese (Doutorado em Artes Cê-
nicas) Universidade Federal da Bahia, BAHIA, 2022. 

OLIVEIRA, Eduardo. Cosmovisão africana no Brasil: Elementos para uma filosofia afrodescen-
dente. 1ª ed. Ape'Ku Editora, 2021.  

SANTANA, Tiganá. A cosmologia africana dos bantu-kongo por Bunseki Fu-Kiau: tradução ne-
gra, reflexões e diálogos a partir do Brasil. 234 p. Tese (Doutorado) Programa de Pós-Gradu-
ação em Estudos da Tradução Universidade de São Paulo, São Paulo, 2019. 

SODRÉ, Muniz. Cultura, corpo e afeto. Revista Dança, Salvador, v. 3, n. 1, p. 10-20, jan./jul. 2014. 

SODRÉ, Muniz. Pensar nagô. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

TEMPELS, Placide Frans. La Philosophie bantoue. Elizabethville: Lovania, 1945 [Paris: Présence 
Africaine, 1949]. 

VERÍSSIMO, Danilo Saretta. Considerações sobre corporeidade e percepção no último Merleau-
Ponty. Estudos de Psicologia, 18(4), outubro-dezembro/2013, 599-607 p. 2003. 


