TARKA

Conocimiento, afectividad y bhakti en
la conclusion del Vedarthasamgraha

exploring ideas of intercultural philosophy

V.1/N.2
de Ramanuja
English title of the paper
Martin Emilio Rosana
RESUMO

El presente escrito busca presentar la rela-
cién particular establecida por el fildsofo y
teélogo tamil Ramanuja (1017-1137 d.C)
entre el conocimiento (jidna) y la devocidn
(bhakti), en el contexto de su obra prima, el
Vedarthasamgraha. Para ello, haremos una
breve introduccién a las directrices generales de
su interpretacién del vedanta. A continuacion,
senalaremos algunos aspectos de la presenta-
cién de esta relacion realizada por Ram-Prasad
(2022), indicando lo que consideramos una in-
terpretacién inadecuada de la motivacién que
orienta al autor. Finalmente, presentaremos esta
relacién buscando una lectura y traduccién lo mas
fiel posible al texto sanscrito de Ramanuja, des-
tacando su valoracidn de la alteridad en las rela-
ciones cognitivas y afectivas entre los seres
individuales y el ser universal, brahman.

PALAVRAS-CHAVE

Filosofia indiana, Ramanuja, Bhakti, JAiana,
Afetividade.

ABSTRACT

This paper aims to present the particular rela-
tionship established by the Tamil philosopher
and theologian Ramanuja (1017-1137 CE) be-
tween knowledge (jAana) and devotion (bhakti),
within the context of his masterpiece, the
Vedarthasamgraha. To this end, we will pro-
vide a brief introduction to the general guide-
lines of his interpretation of Vedanta. Next, we
will point out some aspects of Ram-Prasad's
(2022) presentation of this relationship, indicat-
ing what we consider an inadequate interpreta-
tion of the author's guiding motivation. Finally,
we will present this relationship seeking a
reading and translation as faithful as possible
to Ramanuja's Sanskrit text, highlighting his
emphasis on otherness in the cognitive and af-
fective relationships between individual beings
and the universal being, Brahman.

KEYWORDS

Indian Philosophy, Ramanuja, Bhakti, JAana,
Affectivity.



1 Utilizamos para la
transliteracién del idioma
sanscrito el International
Alphabet for Sanskrit
Transliteration (IAST).

2 Hablamos aqui de un
formato no tradicional
porque en esta obra
Ramanuja no sigue la
convencién de comentar
uno a uno los sutra o
aforismos del vedanta,
sino que expone en forma
de prosa libre sus criticas
a las interpretaciones en
boga de su tiempo vy
luego ofrece su propio
punto de vista, buscando
sustento para la misma
en abundantes citas pro-
venientes de las distintas
composiciones de

la tradicion.

CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI
MARTIN EMILIO ROSANA

Introducao

El presente trabajo busca en primera instancia presentar la
particular relacion establecida por el fildsofo, tedlogo y re-
formador social tamil Ramanuja (1017-1137 e.c.) entre el
conocimiento (jAana?) y la devocidn (bhakti), en el contexto
de su opera prima, el Vedarthasamgraha (resumen del
significado del veda), el cual consiste en una exposicidén en
formato no tradicional? de su interpretacion de la corriente

filosdfica clasica de la India llamada vedanta.

Lo que hoy hemos llegado a conocer como vedanta es
solamente una de las llamadas seis escuelas filosoficas
“ortodoxas” de la India o astika saddarsana, puntual-
mente aquella conocida como uttara-mimamsa o jhana-
mimamsa (lit. investigacidon superior o investigacion del
conocimiento), en oposicion a la pdrva-mimamsa, o
mimamsa previa, también llamada karma-mimamsa, que
podria interpretarse como la investigacion acerca de la

accion [ritual].

Vale la pena detenernos en la etimologia del nombre de
esta escuela porque creemos que evidencia el caracter prin-
cipalmente gnoseoldgico del vedanta, es decir, el hecho de

que su norte es la obtencidn del conocimiento de algo.

La palabra mimamsa proviene de la raiz verbal /man, pen-
sar, y tiene el sentido de reflexion o investigacion critica,
en el caso de jnana-mimamsa, la investigacidn acerca del

conocimiento. El otro nombre con el cual este sistema ha

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural
V.1/N.2/2025 ¢ |SSN 3086-0660



3 El veda es un corpus de
composiciones en el estadio
mas arcaico de la lengua
sanscrita del cual tenemos
registro, que constituyen la
evidencia literaria mas
antigua de la India.

4 Para un estudio mas detal-
lado acerca de la discusion
de los sentidos del término
vedanta referimos al lector

especialmente a el Vol. 2
de la ya cldsica obra de
Sarvepalli Radhakrishnan,
Indian Philosophy.

5 /kasminnu bhagavo vijfiate
sarvamidam vijiatam bhavati /.

CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI
MARTIN EMILIO ROSANA

llegado a ser conocido, la palabra vedanta, es el com-
puesto nominal de veda y anta, cuyo significado literal es
final del conocimiento. Este final del conocimiento alude a
lo que se encuentra al final del veda?, es decir, las upanisad
en tanto porcidn final de la literatura védica. Las upanisad
son efectivamente una de las tres principales fuentes de

esta escuela.

Como indica Radhakrishnan (1923)% vedanta significa no
solo el fin del veda en el sentido de la porcion final de la
literatura védica, sino también en el sentido de su meta, asi
como en el sentido de finalizacion del conocimiento. Este
segundo sentido de la expresion “final del conocimiento”
en tanto meta, seria el indicar qué es lo que debe ser co-
nocido a través del veda, es decir, aquello hacia lo cual el
veda se direcciona en ultima instancia, esto es brahman,
como claramente establece el primer aforismo del
Vedanta-sutra (1.1.1.): athato brahma-jijiasa, “a partir de

aqui, la investigacion acerca de brahman”.

El tercer sentido destacado por Radhakrishnan, el de “fi-
nalizacion del conocimiento”, es la posibilidad de pensar al
término vedanta como haciendo referencia a un ultimo
acto cognoscitivo, ultimo en el sentido de que luego de
este ya todo es conocido y no queda nada mas por conocer.
Esta acepcion constituye una de las preguntas presentes
en las upanisad que se repite una y otra vez en los tratados
de esta disciplina: “jOh Sefor! ;Conociendo qué cosa, todo

esto llega a ser conocido?”® (MUNDAKA-UPANISAD, 1.1.3).

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural
V.1/N.2/2025 ¢ |SSN 3086-0660



6 Cfr. Dasgupta (1940);
Radhakrishnan (1923);
Deutsch (1973).

CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI
MARTIN EMILIO ROSANA

Podemos sostener, sin miedo a equivocarnos, que la tema-
tica central de las upanisad (y por extensidn del vedanta)
es la naturaleza de la realidad, y que su problema funda-
mental es la relacidon entre atman, el si-mismo o ser parti-
cular, y brahman.® Esta inquietud se traduce, especialmente
en Ramanuja, en el tratamiento de la relacidn entre tres
principios ontoldgicos o tattva llamados brahman, purusa y
prakrti, a los cuales Tola y Dragonetti (2008, p. 450), asi
como muchos otros intérpretes, se refieren con los términos
“dios”, “alma/almas individuales” y “mundo/materia”. Cabe
sefalar que el término purusa, cuyo significado literal es
persona u hombre, en este contexto toma el caracter téc-
nico de ser un sustantivo colectivo que designa a la multi-

plicidad de seres conscientes individuales, es decir, a los

seres particulares o atman.

Lo que interesa a nuestra presentacidn es que las distintas
afirmaciones vertidas en las upanisad sobre estos princi-
pios parecen incluso contradictorias y por tanto han habi-
litado interpretaciones del vedanta diversas, llegando a

presentar ontologias diametralmente opuestas.

Sankara (788-820 e.c.) establece el no-dualismo (advaita)
que propone una identidad absoluta entre atman y brah-
man, llegando al punto de sostener que realmente lo Unico
que existe es el ser universal o brahman, que cobra las no-
tas de ser conocimiento puro desprovisto de toda cualidad
o diferencia. Afirma que el ser particular es simplemente
una sobreimposicidn ilusoria (adhyasa) y temporaria, cau-
sada por la ignorancia (avidya). Sankara se hace fuerte en

la caracterizacion del propio brahman como conciencia

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural
V.1/N.2/2025 ¢ |SSN 3086-0660



CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI
MARTIN EMILIO ROSANA

(prajfanam brahma — Aitareya Upanisad, 3.3) y presenta
al conocimiento (jAana), puntualmente al conocimiento de
la identidad absoluta entre el ser-propio (atman) y el ser-
universal (brahman), como unico medio (upaya) para la ob-

tencidn de brahman.

La particularidad de la interpretacion de Ramanuja es que
busca compatibilizar una empresa de caracter principal-
mente gnoseoldgico como es la del vedanta (la busqueda
por conocer a brahman, una entidad usualmente caracte-
rizada como abstracta) con los postulados teoldgicos de
su propia confesion religiosa, el vaisnavismo o culto a
Visnu, que propone la posibilidad de una relacion personal
reciproca entre este dios y los individuos. Si bien Bartley
(2015, p.13) opina que “Ramanuija (...) buscé armonizar los
principios del culto de la bhakti con aquellos clasicos de la
tradicion vedantica”, nosotros creemos que la tarea de
Ramanuja fue aun mas radical, en el sentido de que su in-
tencidon no es realizar una “armonizacidén” que busca hacer
compatibles dos cosas diferentes, sino que mas bien po-
dria ser entendida como una demostracidn de que el obje-
tivo final (purusartha) del vedanta es el sostenido por la
tradicion de la bhakti, el reconocimiento de la intrinseca re-
lacion tanto afectiva como de subsidiaridad entre atman vy
brahman, y no la identificacién absoluta que disuelve al

primero en el ultimo.

Ramanuja es partidario de una actitud conciliadora entre
las dos posibilidades extremas, el monismo absoluto
(kevaladvaita) y el dualismo (dvaita) sin posibilidad de me-
diacién. El sostiene que las upanisad deben ser leidas
como presentando una Unica doctrina coherente, y la gran

labor de su vida serd otorgar una interpretacion al vedanta

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural
V.1/N.2/2025 ¢ |SSN 3086-0660



7 Sobre visistadvaita en
general, referimos al lector a

las obras de Chari (1994, 2007);

Raghavachar (1976);
Carman (1974).

8 Cfr. Raghavan (1985).

CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI
MARTIN EMILIO ROSANA

que logre hacer eso, y que ademas sea compatible con la

actitud teista de la religion a la cual pertenece.

Para esto: Ramanuja propone la postura que ha llegado a
ser conocida como visistadvaita’” o no-dualismo cualifi-
cado. Esta interpretacidn sostiene que tanto los seres par-
ticulares como la naturaleza material constituyen un todo
organico® en el seno de brahman, y que deben ser enten-
didos como sus atributos, como los modos en los cuales
existe el ser universal. Esta interpretacion propone al
mismo tiempo que las diferencias entre uno y otro son
también efectivamente reales. El ser particular, el atman,
mantiene siempre su individualidad, pero es, junto con la

materia, ontoldgicamente dependiente de brahman.

Esta ontologia propuesta por Ramanuja, que podriamos
llamar relacional, nos abre a la posibilidad de entender el
conocimiento en una dimension también relacional, donde
se produce un encuentro entre el sujeto cognoscente y el
objeto o sujeto conocido. Es en el nudo de esta relacidn
cognoscitiva donde la afectividad tendra un papel deter-
minante, la bhakti (devocidn) es tematizada como un tipo
especial de conocimiento en las ultimas lineas de su
Vedarthasamgraha. En este sentido, Bartley (2015, p.187)
recupera la posicion de Hardy en su articulo Ideology and
Cultural Contexts of the Sri Vaishnava Temple, quien sos-
tiene que lo que Ramanuja realiza seria una reinterpreta-
cion de las ideas clasicas, que Hardy caracteriza como
advaiticas, no-dualistas, del vedanta. Estas ideas “clasi-
cas” sostendrian que el verdadero si-mismo es esencial-

mente un conocedor (jAatr), y que el conocimiento es el

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural
V.1/N.2/2025 ¢ |SSN 3086-0660



CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI
MARTIN EMILIO ROSANA

camino principal (incluso el unico) para la liberacion. La re-
interpretacion de Ramanuja seria sostener que el amor
presente en la bhakti es un tipo particular de conocimiento

(pritisca jAianavisesa eva).

1. La presentacion de la relacion entre el

conocimiento y la afectividad segun Ram-Prasad

En linea con lo afirmado por Hardy al sostener que las ideas
clasicas del vedanta son esencialmente no-dualistas, se en-
cuentra la presentacion de este tema realizada por Chakra-
varthi Ram-Prasad (2022) en su articulo The Happiness
that Qualifies Nonduality: Jhana, Bhakti, and Sukha in
Ramanuja’s Vedarthasamgraha. Alli Ram-Prasad sostiene
gue “el desafio para Ramanuja es cdmo reconciliar la unici-
dad ontoldgica con la relacion amorosa y necesariamente

diferenciada entre los humanos y lo divino” (2022, p. 14).

Lo que Ramanuja estaria intentando, segun la lectura de
Ram-Prasad, es la identificacidn de un sélo estado de con-
ciencia, la cognicion de la no-dualidad que Ram-Prasad
presenta como sinénimo del proyecto vedantico in toto,
con la experiencia cargada de emocidn de la felicidad, la
cual es para él la expresidon del encuentro entre lo humano
y lo divino. Para el fildsofo anglo-indio, el punto central de
la propuesta de Ramanuja pasa por el hecho de que, si un
mismo estado de conciencia pudiera ser a la vez cognitivo
y afectivo, entonces tendriamos una “explicacion acerca de
como el enfoque devocional de un ser humano hacia Visnu
[Dios] puede al mismo tiempo ser la autorrealizacidn de la

identidad con brahman” (2022, p. 1).

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural
V.1/N.2/2025 ¢ |SSN 3086-0660



9 Para Ramanuja, el intento de
plantear una identidad absoluta
entre atman y brahman es di-
rectamente avaidika, palabra
traducida aqui como “herética”,
en el sentido de contraria a los
veda, porque segun Ramanuja
esto terminaria convirtiendo a
brahman en el “asiento” de la
ignorancia/error y contradi-
ciendo su caracter de perfecto.
Consideramos gue esta es una
cuestién de suma importancia
que debe ser investigada con la
profundidad que la cuestién
amerita. Para una explicacion
detallada de por qué esto serfa
asi, referimos al lector
especialmente a los §§40-50
del Vedarthasamgraha, en la
traduccién de Van Buitenen
(1956).

CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI
MARTIN EMILIO ROSANA

A nuestro juicio Ram-Prasad hace una excelente presenta-
cién del movimiento argumental realizado por Ramanuja e
identifica correctamente su nucleo: si concedemos que un
contenido objetual esta “saturado de caracter emocional en
tanto los objetos son portadores de valencias emocionales”
(2022, p. b) entonces “tomar conciencia de un objeto es de
alguna manera una orientacion emocional hacia ese objeto”
(2022, p. 5). EL gran problema gue encontramos en su tra-
bajo es que la motivacion que le adjudica a Ramanuja parte
de una concepcion que no se ajusta a lo que el fildsofo y ted-
logo tamil del s. Xl e.c. entiende por finalidad del vedanta.
Para Ramanuja la autorrealizacidn de la identidad absoluta
con brahman no sélo sera una empresa infructuosa, sino

también una intencion practicamente herética®.

Como indicamos unas lineas mas arriba, Ram-Prasad con-
sidera que la cognicion de la no-dualidad es sindnimo del
fin Ultimo del vedanta, sin duda tomando como parametro
de correccion la interpretacion de las fuentes de este sis-
tema realizada por Sankara. Debido a esto, para él
Ramanuja estaria de alguna forma tratando de compatibi-
lizar la propuesta de Sankara con su propia lectura. Esto
es a nuestro juicio una lectura que nuevamente no sigue lo
explicitado por el tedlogo vaisnava. Ramanuja no sélo
abiertamente polemiza con Sankara, sino que directa-
mente mediante una reductio ad absurdum sostiene que
es imposible la cognicidn de la no-dualidad, pues esto sig-
nificaria, entre otras cosas, la ausencia total de distincio-
nes. Como vemos a partir de las conclusiones sostenidas

en su bhasya (comentario) al Vedanta-sdatra, Ramanuja

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural
V.1/N.2/2025 ¢ |SSN 3086-0660



CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI
MARTIN EMILIO ROSANA

ampliamente argumenta en contra de la posibilidad de la
existencia de una entidad carente de distinciones. En la
traduccion de Thibaut (1966): “No hay prueba de una
substancia indiferenciada” (1966, p. 40); “La percepcidn
(pratyaksa) prueba la diferencia” (1966, p. 41); “La percep-
cion no revela al mero ser” (1966, p. 44); “La pluralidad no
es irreal” (1966, p. 46). Todas estas cuestiones también
encuentran un tratamiento paralelo en los §§10-53 del

Vedarthasamgraha.

En otras palabras, para Ramanuja lo real esta siempre afec-
tado por determinaciones/diferencias. A partir de esto se sub-
raya que brahman, siendo real, esta eterna e intrinsecamente
afectado por esta estructura. Srinivasa Cari (1994, p. 61) in-
dica que para el sistema de Ramanuja “brahman esta siempre
inseparablemente relacionado con el universo de seres sin-
tientes y entidades no sintientes” y que estos son sus “atribu-
tos inseparables”. Asi como no podemos pensar en un
brahman desprovisto de sus atributos, en el esquema rama-
nujeano se da por tierra con la posibilidad de la cognicidn de
una identidad absoluta entre atman y brahman, porgue una

entidad indiferenciada simplemente no puede existir.

En este sentido recuperamos la caracterizacidon realizada
por Bartley (2015, p. 38): “Hay distinciones absolutamente
reales (bhedah paramarthika) entre Dios y los si-mismos
individuales (jiva) (...) asi como también entre los si-mis-
mos entre si, los cuales son irreducibles centros de con-

ciencia reflexiva e intencional”.

Habiendo realizado estas indicaciones, pasamos ahora a la
presentacion realizada por el propio Ramanuja de esta re-

lacion, procurando realizar una lectura y traducciéon lo mas

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural
V.1/N.2/2025 ¢ |SSN 3086-0660



10

10 El original inglés utiliza la
palabra communion que aqui
traducimos por “comunion”
siendo conscientes de la
carga semantica que esta
palabra tiene en el espanfiol,
en especial en lo relativo al
sacramento cristiano. Deter-
minar la pertinencia de este
uso de palabras en estos
contextos es una cuestion
necesaria, pero que escapa a
la intencidn de este trabajo.

CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI
MARTIN EMILIO ROSANA

ajustada vy literal posible del texto sanscrito, con la inten-
cion de esclarecer lo propuesto por nuestro autor. Espera-
mos con esto también dejar en claro que lo que Ramanuja
intenta no es hacer compatible la cognicion de la no-dua-
lidad con el establecimiento de una relacion amorosa. Mu-
cho menos considera que el sentido ultimo del vedanta es
el conocimiento de la identidad absoluta entre el si-mismo
particular y brahman, sino mas bien lo contrario y en el
sentido inverso: el conocimiento de la relacién de distin-
cion vy filiacidn posibilitado por el estudio del vedanta es
una propedéutica para la practica devocional intencionada
y cargada de afectividad que hace posible la cognicion
clara y distinta de brahman como un alter, como un otro
con el cual el humano se encuentra profundamente ligado
pero no al punto de borrarse toda distincion entre ambos,
distincion que como sefalamos, es justamente lo que

posibilita la relacion afectiva.

2. La relacion entre el conocimiento y la afectivi-

dad en el vedarthasamgraha de ramanuja

Sukthankar (1908, p.71) realiza una aclaraciéon suma-
mente necesaria para comenzar a desarrollar este tema:
“el conocimiento que los textos del vedanta prescriben no
es el conocimiento del significado de sus oraciones, sino
que es de la naturaleza de la meditacion o comunion”.1®
Queda claro que esto es lo que Ramanuja tiene en mente
cuando inmediatamente después de haber establecido
mediante una extensa argumentacidon la identidad del

brahman de las upanisad con Visnu/Narayana, pasa a una

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural
V.1/N.2/2025 ¢ |SSN 3086-0660



11

11 Consideramos que poner
entre paréntesis momenta-
neamente la extendida forma
de traducir bhakti como de-
vocién puede ser conducente
para comprender las caracte-
risticas distintivas de aquello
a lo cual se refiere Ramanuja
con el término bhakti. No
porque esta traduccién no sea
acertada o Util, sino porque
Ramanuja entiende por bhakti
no el significado general de la
palabra “devociéon” que la
RAE brinda como: “1. f. Amor,
veneracién y fervor religio-
s0s”, sino como una practica
especifica, si se quiere, una
“practica devocional”.

La practica devocional que
logra conocimiento de brahman
es para-bhakti, la practica
devocional “superior”, que
estda mas alla en el

sentido de excelsa.

12 brahma-prapti-upayasca:
dastra-adhigata-tattva-
jhana-purvaka-svakarma-
anugrhita-bhakti-nistha-
sadhya-anavadhika-atisaya-
priya-visadatama-
pratyaksata-panna-anu-
dhyana-rdpa-parabhaktir
eva-iti-uktam

(Ved. Sam.: 141).

CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI
MARTIN EMILIO ROSANA

explicitacion de cdmo obtener/conocer a brahman: a través
de bhakti, o mas especificamente para-bhakti'’. Describe

esta practica de la siguiente manera:

Y ha sido dicho que el medio para obtener a brahman
es una bhakti superior que tiene la forma de una con-
centracion (anudhyana) sobre la percepcion directa su-

mamente clara de lo querido/amado [que es]

sobreabundante e ilimitado y que ha de ser lograda por
la constancia en la bhakti promovida por la ejecucion de
los actos propios precedidos por el conocimiento de la
realidad (tattva-jiana) aprendido de los sastra (Ved.
Sam. §141).*?

Como vemos, esta practica se inicia con anudhyana, pala-
bra proveniente de la raiz /dhya (contemplar, meditar,
pensar), una practica meditativa a veces entendida como
concentracion, un “pensar en”, recordar algo. El prefijo anu
en este caso podria dar la idea de “en la direccion de” o
“hacia”, haciendo que anudhyana signifique una meditacion
o concentracion direccionada, es decir intencional, aunque
también podriamos seguir a Van Buitenen (1956, p. 296)
quién toma el sentido de anu de “posterioridad” o “repeti-
cion” y traduce anudhyana por “rememorization”. En esta
linea se encuentra también Rajagopala (1956, p. 213) que
traduce el término como “constant meditation”. Srinivasa
Cari (1994, p. 114) la describe como una “disciplina psico-
religiosa que debe ser practicada durante un largo periodo

y gue tiene sus estadios de desarrollo”.

Lipner (1986, p. 113) recupera el paragrafo §139 del

Vedarthasamgraha donde bhakti es equiparada con

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural
V.1/N.2/2025 ¢ |SSN 3086-0660



12

CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI
MARTIN EMILIO ROSANA

upasana, en su traduccion: “El mas alto [conocimiento] es
aquel por el cual el Imperecedero es conocido, el conoci-
miento que toma la naturaleza de bhakti, también llamado
‘meditacion’ (upasana)” vy, lo que es aun mas relevante
para nuestro interés, nos dice también que este conoci-
miento es “caracterizado por la experiencia presentacional
de brahman”. Bharadwaj (1958, p. 170) no tiene miramien-
tos en describir esto como un “estado en el cual el devoto ve

a Dios cara a cara”.

Bhakti entendida como anudhyana o upasana es una prac-
tica cuya realizacidn da lugar a la percepcion directa (prat-
yaksata) del objeto sobre el cual se medita, de una forma
sumamente clara y a la vez deseada, debido al afecto que
se tiene por aquello sobre lo cual se medita, asi como por
la sensacidn producida por ese sujeto/objeto, que para
Ramanuja, como veremos en unos momentos, son la
misma cosa. Bharadwaj (1985, p. 170) sostiene que
Ramanuja concibe la practica de bhakti como “la continua
y amorosa meditacion en el amado”. Creemos que es Uutil
para darnos una idea del tipo de accion que esta aqui en
juego, recuperar lo que también indica Bharadwaj (1985,
p.171) cuando sostiene que Ramanuja recolecta las distin-
tas formas en las cuales las upanisad estarian haciendo
referencia a la practica que constituye la bhakti: En la
Svetadvatara (3.5) se la refiere en términos de conocer
(y/vid), en la Brhadaranyaka (2.4.5) como contemplar
(ni-\/dhya), adorar (Jupa-sad) y visualizar (/drs), en la
Katha (3.1) como concentrar (la mente) (y/dhya, dhyaya-
manah) y en la Chandogya (7.23.2) como recordar (/smr).

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural
V.1/N.2/2025 ¢ |SSN 3086-0660



13

13 El conocimiento de la
realidad (tattva-jhana) es
para Ramanuja el conoci-
miento de la dependencia

tanto de los seres conscien-
tes como de la materia
inconsciente de brahman,
por el hecho de ser modos o
atributos (prakara) en los
cuales brahman existe y por
ser brahman el nlcleo

mas intimo de ellos.

14/ bhaktisabdas ca pritivisese
vartate/ pritis ca jAanavisesa eva /.

5/ nanu ca sukham pritir
ityanarthantaram / sukham ca
jAanavisesasadhyam
padarthantaram iti hi laukikah /.

16 /yena jAanavisesena
tatsadhyam ity ucyate sa
eva jfianavisesah sukham /.

CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI
MARTIN EMILIO ROSANA

Es interesante sefalar que esta practica no seria contraria
a la realizacion de los quehaceres o deberes propios, sino
gue como vimos lineas mas arriba es “favorecida por la eje-
cucion de los actos propios”, y que es posibilitada por el
conocimiento de tattva, de la estructura ontoldgica de la
realidad!® obtenido a partir del estudio de los $astra (las

composiciones pertenecientes a la tradicion).

Tras ofrecer esta descripcidn, Ramanuja establece la rela-
cion entre la afectividad y el conocimiento sefalando: “la
palabra bhakti significa un tipo particular de amor (priti),
ese amor es un tipo particular de conocimiento”. Inme-
diatamente después presenta una posible objecion a lo
que esta proponiendo, adjudicada a la opinién “mundana”
(laukikah), lo que la gente del comun sostiene: que el sig-
nificado de priti (amor) no es otra cosa que sukha (placer,
bienestar) y que el placer que se alcanza a través de un

conocimiento determinado es otro tipo de cosa.'®

Frente a esta posible objecion, Ramanuja responde que
“no es asi” (naivam) ya que “ese determinado conocimiento
por el que se alcanza [al placer/bienestar/felicidad
(sukham)], ese conocimiento determinado es el propio pla-
cer (bienestar/felicidad)”.?®* Nos interesa entonces dete-

nernos en la justificacion de esta ultima afirmacion:

Esto es lo dicho: los conocimientos de los objetos
caen ya sea bajo el estado de felicidad, de dolor o
de lo intermedio, y estos [conocimientos] son deter-

minados [por uno de los tres estados] de acuerdo

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural
V.1/N.2/2025 ¢ |SSN 3086-0660



14

17/ etad uktam bhavati visayajfianani
sukhaduhkhamadhyasadharanani
/tani ca visayadhinavisesani
tatha bhavanti/yena ca
visayavisesena visesitam
JjAanam sukhasya janakam

ity abhimatam tadvisayam
JjAanam eva sukham,

tadatireki padarthantaram
nopalabhyate / tenaiva
sukhitvavyavaharopapattes ca/.

CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI
MARTIN EMILIO ROSANA

con su objeto. Ya que el conocimiento, cuando de-
terminado por un objeto particular es querido por
generar placer/felicidad, entonces él es el propio
placer (sukham). No se percibe otra cosa que lo tras-
cienda y es tan solo por medio de él que ocurre la

conducta que es ser feliz.'’

Como vemos aqui, Ramanuja esta equiparando la experien-
cia practica de la felicidad, el estar feliz, con el conocimiento
del objeto que la despierta. Hay especialistas que optan por
un vocabulario de corte mas gnoseoldgico y traducen cono-
cimiento por “cognicion” (e.g. Van Buitenen, Ram-Prasad),
explicando que la “cognicidn” de un objeto que despierta
felicidad es felicidad en si misma. Ram-Prasad (2022, p. 5)
encuentra en este pasaje algo que adelantamos, el movi-

miento mas “ingenioso” en la argumentacion de Ramanuja:

Si otorgamos que el contenido objetual esta saturado
con un caracter emocional, debido a que los objetos son
portadores de un valor emocional, entonces la cogni-
cion de un objeto es también de alguna manera una

orientacién emocional hacia ese objeto.

Sin embargo, consideramos que lo que puede ser inge-
nioso en tanto movimiento de una argumentacion filoso-
fica a veces puede ser mas simple de entender si lo
analizamos a la luz de nuestra propia experiencia. Tome-
mos por ejemplo el hecho de meramente pensar en un ser
querido, una pareja, un familiar, un amigo; solamente con
pensar en esa persona experimentamos cierta felicidad. Si

lo encontramos sorpresivamente por la calle y tenemos

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural
V.1/N.2/2025 ¢ |SSN 3086-0660



15

18 evamvidhasukhasvartpajfianasya
visesakatvam brahmavyatiriktasya
vastunah satisayam asthiram ca/
brahmanas tv anavadhikatisayam
sthiram ceti/anando brahmety
ucyate/visayayattatvaj

jhanasya sukhasvardpataya
brahmaiva sukham /.

CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI
MARTIN EMILIO ROSANA

una percepcion directa, lo primero que sentimos es felici-

dad, esa presencia es felicidad.

Continla Ramanuja su exposicion distinguiendo cual es la
particularidad que se da ya no en el conocimiento de cual-

quier objeto sino en el conocimiento de brahman:

La capacidad de determinar el conocimiento [que se
presenta] bajo la forma de un tal placer es relativa e
inconstante en el caso de un objeto diferente de brahman
pero [en el caso] de brahman es sobreabundante e ilimi-
tadamente firme. Se dice “brahman es dicha” (anando
brahman, Taitt. Up. 3, 6). Ya que el conocimiento tiene
como forma propia al placer en virtud de la dependencia

del objeto, brahman es por cierto placer (sukham).t®

Reparemos en el caracter permanente de la felicidad que
el conocimiento de brahman implica. Ramanuja cita la
Taittiriya-upanisad donde la palabra para caracterizar a
brahman es ananda, una concepcion de felicidad superior
a sukha, que es lo que traducimos por placer/felicidad,
pero que bien podria ser traducido como “bienestar”. Es in-
teresante la caracteristica que cobra la felicidad cuando es
brahman quien la produce, el ser sobreabundante e ilimi-
tadamente firme. Este caracter de constancia es graficado
por Ramanuja en su comentario a la sloka 9:34 de la
Bhagavad-gita con una imagen que Bharadwaj (1958, p. 169)
recupera: la imagen del hilo que surge al verter el aceite
de un recipiente a otro contenedor. Esto obviamente busca
indicar que bhakti no es una mera ritualidad ocasional sino
una praxis continua y sostenida de contemplacidon y amor

por Dios. Continua Ramanuja argumentando:

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural
V.1/N.2/2025 ¢ |SSN 3086-0660



16

19 El término rasa que traduci-
mos aqui por “esencia” tiene
como significado quizds mas

originario, “jugo”, y de

ahi su ampliacién hacia
“sabor” y “gusto”. Este
mismo término es también
utilizado en el tratamiento
indio clasico de la experiencia
estética, para indicar las
emociones o estados emocio-
nales que una determinada
pieza artistica despierta

en el espectador.

20 /tad idam aha raso vai sah
rasam hyevayam labdhvanandi
bhavatiti brahmaiva

sukham iti brahma labdhva
sukhr bhavatityarthah /
paramapurusah svenaiva
svayam anavadhikatisayasukhah
san parasyapi sukham bhavati
/ sukhasvardpatvavisesat /
brahma yasya jhanavisayo
bhavati sa sukhr
bhavatityarthah /

CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI
MARTIN EMILIO ROSANA

Esto es lo declarado: ‘Ciertamente este es esencia®; ha-
biendo obtenido esa esencia, ese se hace dichoso’ (Tai-

ttirlya-upanisad 2.7). El significado de esto es:

‘brahman ciertamente es felicidad (sukham)’, ‘habiendo
obtenido a brahman llega a ser feliz”. La persona su-
prema [brahman], que en si misma y por si misma es la
infinitamente deseable felicidad, se hace felicidad in-
cluso de otro porque su forma propia es idéntica al pla-
cer/felicidad. Aquel para el cual brahman es el objeto

de conocimiento, ese llega a ser feliz.?°

Aqui Ramanuja nuevamente esta citando un pasaje de la
Taittiriya-upanisad, cuyo significado luego explica para
volver a realizar una equiparacion entre el conocimiento de
brahman y la experiencia de suprema y constante felici-
dad, justamente porque la esencia de brahman es una fe-
licidad infinitamente deseable e ininterrumpida. Esto nos
permite volver sobre la descripcion de bhakti en su sentido
mas excelso como anudhyana, como la meditacion/con-
centracion intencionada, y especialmente sobre el hecho
de que esta bhakti es precedida por el conocimiento de la

realidad obtenido de los $astra.

En este punto consideramos pertinente destacar que in-
cluso una entidad caracterizada como “en si misma la infini-
tamente deseable felicidad” incluye la caracteristica de ser,
consecuentemente, felicidad para otro. Vemos en esto algo
sumamente interesante sobre lo cual no se suele reparar
demasiado cuando se presenta el sistema filosdfico de
Ramanuja, el hecho de que en su esquema valorativo la al-
teridad no es sélo una necesidad ontoldgica, sino que el ser

felicidad para otro es considerado superior a ser uno mismo

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural
V.1/N.2/2025 ¢ |SSN 3086-0660



17

CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI
MARTIN EMILIO ROSANA

feliz, y siendo brahman por definicion el ser absolutamente

perfecto, necesita de un otro para brindarle felicidad.

Para Ramanuja tanto los seres conscientes como la mate-
ria inconsciente forman el cuerpo del cual brahman es el
atman, el “alma”. Por ser justamente brahman el nucleo
central de todo el resto de entidades es que estas poseen
la misma dignidad ontoldgica que él, son efectivamente
reales, aunque dependientes para su existencia de brah-
man. A diferencia de lo que sostiene Sankara, para quien
tanto el universo material como las entidades conscientes
son en ultima instancia ilusorias, Ramanuja logra mediante
su esquema interpretativo sostener la realidad de los indi-
viduos, y de todo otro objeto. Este es el conocimiento de la
realidad aprendido de los $3astra, al cual el vedanta apunta
seguln su interpretacion y que nos dice que es necesario

para la praxis de bhakti.

Es por esto que también es compatible con los quehaceres
propios de cada uno, puesto que, si se tiene esta compren-
sion y se ejercita la rememoracion de las cualidades de
brahman, no es necesario un retiro del mundo, sino que,
incluso permaneciendo en las dinamicas naturales de la
vida en sociedad, se obtiene la visidn directa de brahman
como el morador de toda entidad, consciente y no cons-
ciente. Ramanuja no esta negando la realidad de la expe-
riencia de nuestro dia a dia, en la cual nos relacionamos
con sujetos y objetos y establecemos relaciones tanto
afectivas como cognitivas con ellos, por el contrario, esta
elevando esta experiencia a la sacralidad de brahman. Sin-

tetiza estas ideas Van Buitenen:

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural
V.1/N.2/2025 ¢ |SSN 3086-0660



18

21 Cfr. Van Buitenen (2021).

CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI
MARTIN EMILIO ROSANA

La principal contribucion de Ramanuja a la filosofia fue
su insistencia en que el pensamiento discursivo es ne-
cesario en la busqueda por parte de la humanidad de
las verdades ultimas, que el mundo fenoménico es real
y que provee conocimiento real, y que las exigencias de
la vida diaria no son perjudiciales o siquiera contrarias

a la vida del espiritu.?!

Consideraciones finales

Consideramos que la propuesta de Ramanuja puede ser
entendida como una ontologia relacional, donde cosas y se-
res solo existen en relacidn con otros, en este caso en relacidon
con brahman. No es extrafo por tanto que la afectividad esté
intimamente relacionada con el conocimiento, puesto que
ambas esferas estan signadas por una misma condicion: la
presencia de la alteridad. Incluso el conocimiento del ser-
propio (atma-jiana) es en Ramanuja un acto relacional,
puesto que la identidad se reconoce como subsidiaria (Sesa)
del principal (Sesin), es decir como dependiente de

brahman, nucleo intimo y ultimo de todo cuanto existe.

Si, como afirma Ramanuja, la forma propia de brahman no
es distinta del placer/felicidad (sukhasvaripatvavisesat), y
la felicidad no es otra cosa que la presencia del objeto que
la genera, cada vez que experimentamos felicidad, al menos
en cierta forma, estamos conociendo o estamos en presen-
cia de brahman. No obstante, Carman (1974, p. 113) realiza

una aclaracién importante sobre esto:

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural
V.1/N.2/2025 ¢ |SSN 3086-0660



19

CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI
MARTIN EMILIO ROSANA

[Ramanuja] compara a brahman con la felicidad de los
si-mismos finitos (...) es importante notar que esta cua-
lidad de brahman es una magnificacion infinita de lo
que es lo mas puro en todos los objetos, no sélo en
otros si-mismos finitos; pero, por otro lado, cualquier
felicidad verdadera del si-mismo finito es derivada de

la fuente de felicidad suprema.

Al practicar para-bhakti (la practica devocional superior),
es decir, perseverar en el ejercicio consciente e intencio-
nado de la meditacidon o concentracidn en la relacion que
el ser propio (atman) mantiene con brahman, posibilitado
por la informacidn que la tradicion brinda sobre esa rela-
cion, se nos promete una percepcion directa extremada-
mente clara y colmada de afectividad positiva de brahman.
Concluimos entonces que para Ramanuja experimentar la
mas absoluta y constante felicidad y conocer a brahman

son una y la misma cosa.

Martin Emilio Rosana

Profesor de sanscrito de la Facultad de Filosofia

y Letras de la Universidad de Buenos Aires.

https://orcid.org/0009-0002-0255-3680

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural
V.1/N.2/2025 ¢ |SSN 3086-0660



20 CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI
MARTIN EMILIO ROSANA

Referencias

BARTLEY, Christopher. The Theology of Ramanuja: Realism and Religion. London: Routledge, 2015.

BHARADWAIJ, Krishna Datta. Philosophy of Ramanuja. New Delhi: Shankar Lal Charitable Trust
Society, 1958.

CARMAN, John Braisted. The theology of Ramanuja: an essay in interreligious understanding.
New Haven: Yale University Press, 1974.

CHARI, S.M. Srinivasa. Vaishnavism, lts Philosophy, Theology & Religious Discipline, Delhi:
Motilal Banarsidass, 1994.

CHARI, S.M. Srinivasa. The Visistadvaita of Ramanuja. Delhi: Motilal Banarsidass, 2007

DASGUPTA, Surendranath. A History of Indian Philosophy, Volume Ill. Cambridge: Cambridge
University Press, 1940.

DEUTSCH, Eliot. Advaita Vedanta: A Philosophical Reconstruction. Honolulu: University Press
of Hawaii, 1973.

LIPNER, Julius. The face of truth: a study of meaning and metaphysics in the Vedantic theology

of Ramanuja, London: The Macmillan Press, 1986.
RADHAKRISHNAN, Sarvepalli. Indian Philosophy. London: Allen & Unwin, 1923.

RAGHAVACHAR, Sri Srinivasa. The Philosophy of Ramanuja. Mysore: Ramakrishna Institute of
Moral and Spiritual Education, 1976.

RAGHAVACHAR, Sri Srinivasa. Vedharta Sangraha of Ramanujacarya. Mysore: Ramakrishna, 1978.
RAGHAVAN, S .A. Visistadvaita. Tirupati: T.T. Devasthanams Press, 1985.

RAJAGOPALA AYYANGAR, M. R. Vedartha Sangraha of Sri Ramanuja. Kumbakonam: Cauveri
Colour Press, 1956.

RAMANUIJA. The Gitabhashya of Ramanuja. Translated into English by M. R. Sampatkumaran.
Bombay: Ananthacharya Indological Research Institute, 1985.

RAM-PRASAD, Chakravarthi. The Happiness that Qualifies Nonduality: Jiana, Bhakti, and Sukha
in Ramanuja’s Vedarthasamgraha. International Journal of Hindu Studies. v.27, n.2, pp. 237-
252, 2022.

SUKHTANKAR, Vasudev Anant. The Teachings of Vedanta according to Ramanuja. Bonn:
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitat, 1908.

THIBAUT, George. The Vedanta-Sutras with the commentary of Ramanuja, Sacred Books of the
East, vol. 48, Delhi: Motilal Banarsidass, 1966.

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural
V.1/N.2/2025 ¢ |SSN 3086-0660



21 CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI
MARTIN EMILIO ROSANA

VAN BUITENEN, Johannes. Ramanuja’s Vedarthasamgraha. Poona: Deccan College, 1956.

VAN BUITENEN, Johannes. Ramanuja. Encyclopedia Britannica (2021, January, 1).

In: https://www.britannica.com/biography/Ramanuja.

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural
V.1/N.2/2025 ¢ |SSN 3086-0660



