
T A R K A  
V.1 / N. 2 
 

 

 

 

 

 

 

Conocimiento, afectividad y bhakti en 
la conclusión del Vedārthasaṃgraha 
de Rāmānuja 

English title of the paper  
exploring ideas of intercultural philosophy 

Martín Emilio Rosana 

 

 

RESUMO 

El presente escrito busca presentar la rela-
ción particular establecida por el filósofo y 
teólogo tamil Rāmānuja (1017-1137 d.C.) 
entre el conocimiento (jñāna) y la devoción 
(bhakti), en el contexto de su obra prima, el 
Vedārthasaṃgraha. Para ello, haremos una 
breve introducción a las directrices generales de 
su interpretación del vedānta. A continuación, 
señalaremos algunos aspectos de la presenta-
ción de esta relación realizada por Ram-Prasad 
(2022), indicando lo que consideramos una in-
terpretación inadecuada de la motivación que 
orienta al autor. Finalmente, presentaremos esta 
relación buscando una lectura y traducción lo más 
fiel posible al texto sánscrito de Rāmānuja, des-
tacando su valoración de la alteridad en las rela-
ciones cognitivas y afectivas entre los seres 
individuales y el ser universal, brahman. 

PALAVRAS-CHAVE  

Filosofia indiana, Ramanuja, Bhakti, Jñana, 
Afetividade. 

ABSTRACT 

This paper aims to present the particular rela-
tionship established by the Tamil philosopher 
and theologian Ramanuja (1017–1137 CE) be-
tween knowledge (jñāna) and devotion (bhakti), 
within the context of his masterpiece, the 
Vedārthasaṃgraha. To this end, we will pro-
vide a brief introduction to the general guide-
lines of his interpretation of Vedānta. Next, we 
will point out some aspects of Ram-Prasad's 
(2022) presentation of this relationship, indicat-
ing what we consider an inadequate interpreta-
tion of the author's guiding motivation. Finally, 
we will present this relationship seeking a 
reading and translation as faithful as possible 
to Ramanuja's Sanskrit text, highlighting his 
emphasis on otherness in the cognitive and af-
fective relationships between individual beings 
and the universal being, Brahman. 

KEYWORDS 

Indian Philosophy, Rāmānuja, Bhakti, Jñāna, 
Affectivity. 
 
 

  



2  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

 

Introdução 

El presente trabajo busca en primera instancia presentar la 

particular relación establecida por el filósofo, teólogo y re-

formador social tamil Rāmānuja (1017-1137 e.c.) entre el 

conocimiento (jñāna1) y la devoción (bhakti), en el contexto 

de su opera prima, el Vedārthasaṃgraha (resumen del 

significado del veda), el cual consiste en una exposición en 

formato no tradicional2 de su interpretación de la corriente 

filosófica clásica de la India llamada vedānta.  

Lo que hoy hemos llegado a conocer como vedānta es 

solamente una de las llamadas seis escuelas filosóficas 

“ortodoxas” de la India o āstika ṣaḍdarśana, puntual-

mente aquella conocida como uttara-mīmāṃsā o jñāna-

mīmāṃsā (lit. investigación superior o investigación del 

conocimiento), en oposición a la pūrva-mīmāṃsā, o 

mīmāṃsā previa, también llamada karma-mīmāṃsā, que 

podría interpretarse como la investigación acerca de la 

acción [ritual].  

Vale la pena detenernos en la etimología del nombre de 

esta escuela porque creemos que evidencia el carácter prin-

cipalmente gnoseológico del vedānta, es decir, el hecho de 

que su norte es la obtención del conocimiento de algo. 

La palabra mīmāṃsā proviene de la raíz verbal √man, pen-

sar, y tiene el sentido de reflexión o investigación crítica, 

en el caso de jñāna-mīmāṃsā, la investigación acerca del 

conocimiento. El otro nombre con el cual este sistema ha 

 
1  
2  

1 Utilizamos para la  
transliteración del idioma 
sánscrito el International 

Alphabet for Sanskrit 
Transliteration (IAST). 

2 Hablamos aquí de un 
formato no tradicional  

porque en esta obra 
Rāmānuja no sigue la  

convención de comentar 
uno a uno los sūtra o  

aforismos del vedānta, 
sino que expone en forma 
de prosa libre sus críticas 
a las interpretaciones en 

boga de su tiempo y  
luego ofrece su propio 

punto de vista, buscando 
sustento para la misma 

en abundantes citas pro-
venientes de las distintas 

composiciones de  
la tradición. 



3  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

llegado a ser conocido, la palabra vedānta, es el com-

puesto nominal de veda y anta, cuyo significado literal es 

final del conocimiento. Este final del conocimiento alude a 

lo que se encuentra al final del veda3, es decir, las upaniṣad 

en tanto porción final de la literatura védica. Las upaniṣad 

son efectivamente una de las tres principales fuentes de 

esta escuela.  

Como indica Radhakrishnan (1923)4, vedānta significa no 

sólo el fin del veda en el sentido de la porción final de la 

literatura védica, sino también en el sentido de su meta, así 

como en el sentido de finalización del conocimiento. Este 

segundo sentido de la expresión “final del conocimiento” 

en tanto meta, sería el indicar qué es lo que debe ser co-

nocido a través del veda, es decir, aquello hacia lo cual el 

veda se direcciona en última instancia, esto es brahman, 

como claramente establece el primer aforismo del 

Vedānta-sūtra (1.1.1.): athāto brahma-jijñāsā, “a partir de 

aquí, la investigación acerca de brahman”.  

El tercer sentido destacado por Radhakrishnan, el de “fi-

nalización del conocimiento”, es la posibilidad de pensar al 

término vedānta como haciendo referencia a un último 

acto cognoscitivo, último en el sentido de que luego de 

este ya todo es conocido y no queda nada más por conocer. 

Esta acepción constituye una de las preguntas presentes 

en las upaniṣad que se repite una y otra vez en los tratados 

de esta disciplina: “¡Oh Señor! ¿Conociendo qué cosa, todo 

esto llega a ser conocido?”5 (MUṆḌAKA-UPANIṢAD, 1.1.3). 

 
3  
4  
5 

3 El veda es un corpus de 
composiciones en el estadío 

más arcaico de la lengua 
sánscrita del cual tenemos 
registro, que constituyen la 

evidencia literaria más  
antigua de la India.  

4 Para un estudio más detal-
lado acerca de la discusión 
de los sentidos del término 
vedānta referimos al lector 

especialmente a el Vol. 2  
de la ya clásica obra de  

Sarvepalli Radhakrishnan,  
Indian Philosophy. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

5 / kasminnu bhagavo vijñāte 
sarvamidaṃ vijñātaṃ bhavati /. 



4  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Podemos sostener, sin miedo a equivocarnos, que la temá-

tica central de las upaniṣad (y por extensión del vedānta) 

es la naturaleza de la realidad, y que su problema funda-

mental es la relación entre ātman, el sí-mismo o ser parti-

cular, y brahman.6 Esta inquietud se traduce, especialmente 

en Rāmānuja, en el tratamiento de la relación entre tres 

principios ontológicos o tattva llamados brahman, puruṣa y 

prakṛti, a los cuales Tola y Dragonetti (2008, p. 450), así 

como muchos otros intérpretes, se refieren con los términos 

“dios”, “alma/almas individuales” y “mundo/materia”. Cabe 

señalar que el término puruṣa, cuyo significado literal es 

persona u hombre, en este contexto toma el carácter téc-

nico de ser un sustantivo colectivo que designa a la multi-

plicidad de seres conscientes individuales, es decir, a los 

seres particulares o ātman.  

Lo que interesa a nuestra presentación es que las distintas 

afirmaciones vertidas en las upaniṣad sobre estos princi-

pios parecen incluso contradictorias y por tanto han habi-

litado interpretaciones del vedānta diversas, llegando a 

presentar ontologías diametralmente opuestas. 

Śaṅkara (788-820 e.c.) establece el no-dualismo (advaita) 

que propone una identidad absoluta entre ātman y brah-

man, llegando al punto de sostener que realmente lo único 

que existe es el ser universal o brahman, que cobra las no-

tas de ser conocimiento puro desprovisto de toda cualidad 

o diferencia. Afirma que el ser particular es simplemente 

una sobreimposición ilusoria (adhyāsa) y temporaria, cau-

sada por la ignorancia (avidyā). Śaṅkara se hace fuerte en 

la caracterización del propio brahman como conciencia 

 
6 

6 Cfr. Dasgupta (1940); 
Radhakrishnan (1923);  

Deutsch (1973). 



5  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

(prajñānam brahma – Aitareya Upaniṣad, 3.3) y presenta 

al conocimiento (jñāna), puntualmente al conocimiento de 

la identidad absoluta entre el ser-propio (ātman) y el ser-

universal (brahman), como único medio (upāya) para la ob-

tención de brahman. 

La particularidad de la interpretación de Rāmānuja es que 

busca compatibilizar una empresa de carácter principal-

mente gnoseológico como es la del vedānta (la búsqueda 

por conocer a brahman, una entidad usualmente caracte-

rizada como abstracta) con los postulados teológicos de 

su propia confesión religiosa, el vaiṣṇavismo o culto a 

Viṣṇu, que propone la posibilidad de una relación personal 

recíproca entre este dios y los individuos. Si bien Bartley 

(2015, p.13) opina que “Rāmānuja (...) buscó armonizar los 

principios del culto de la bhakti con aquellos clásicos de la 

tradición vedāntica”, nosotros creemos que la tarea de 

Rāmānuja fue aún más radical, en el sentido de que su in-

tención no es realizar una “armonización” que busca hacer 

compatibles dos cosas diferentes, sino que más bien po-

dría ser entendida como una demostración de que el obje-

tivo final (puruṣārtha) del vedānta es el sostenido por la 

tradición de la bhakti, el reconocimiento de la intrínseca re-

lación tanto afectiva como de subsidiaridad entre ātman y 

brahman, y no la identificación absoluta que disuelve al 

primero en el último. 

Rāmānuja es partidario de una actitud conciliadora entre 

las dos posibilidades extremas, el monismo absoluto 

(kevalādvaita) y el dualismo (dvaita) sin posibilidad de me-

diación. Él sostiene que las upaniṣad deben ser leídas 

como presentando una única doctrina coherente, y la gran 

labor de su vida será otorgar una interpretación al vedānta 



6  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

que logre hacer eso, y que además sea compatible con la 

actitud teísta de la religión a la cual pertenece.  

Para esto: Rāmānuja propone la postura que ha llegado a 

ser conocida como viśiṣṭādvaita7 o no-dualismo cualifi-

cado. Esta interpretación sostiene que tanto los seres par-

ticulares como la naturaleza material constituyen un todo 

orgánico8 en el seno de brahman, y que deben ser enten-

didos como sus atributos, como los modos en los cuales 

existe el ser universal. Esta interpretación propone al 

mismo tiempo que las diferencias entre uno y otro son 

también efectivamente reales. El ser particular, el ātman, 

mantiene siempre su individualidad, pero es, junto con la 

materia, ontológicamente dependiente de brahman.  

Esta ontología propuesta por Rāmānuja, que podríamos 

llamar relacional, nos abre a la posibilidad de entender el 

conocimiento en una dimensión también relacional, donde 

se produce un encuentro entre el sujeto cognoscente y el 

objeto o sujeto conocido. Es en el nudo de esta relación 

cognoscitiva donde la afectividad tendrá un papel deter-

minante, la bhakti (devoción) es tematizada como un tipo 

especial de conocimiento en las últimas líneas de su 

Vedārthasaṃgraha. En este sentido, Bartley (2015, p.187) 

recupera la posición de Hardy en su artículo Ideology and 

Cultural Contexts of the Śrī Vaishnava Temple, quien sos-

tiene que lo que Rāmānuja realiza sería una reinterpreta-

ción de las ideas clásicas, que Hardy caracteriza como 

advaiticas, no-dualistas, del vedānta. Estas ideas “clási-

cas” sostendrían que el verdadero sí-mismo es esencial-

mente un conocedor (jñātṛ), y que el conocimiento es el 

 
7  
8  

7 Sobre viśiṣṭādvaita en  
general, referimos al lector a 
las obras de Chari (1994, 2007); 

Raghavachar (1976);  
Carman (1974). 

8 Cfr. Raghavan (1985). 



7  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

camino principal (incluso el único) para la liberación. La re-

interpretación de Rāmānuja sería sostener que el amor 

presente en la bhakti es un tipo particular de conocimiento 

(prītiśca jñānaviśeṣa eva). 

 

1. La presentación de la relación entre el  
conocimiento y la afectividad según Ram-Prasad 

En línea con lo afirmado por Hardy al sostener que las ideas 

clásicas del vedānta son esencialmente no-dualistas, se en-

cuentra la presentación de este tema realizada por Chakra-

varthi Ram-Prasad (2022) en su artículo The Happiness 

that Qualifies Nonduality: Jñāna, Bhakti, and Sukha in 

Rāmānuja’s Vedārthasaṃgraha. Allí Ram-Prasad sostiene 

que “el desafío para Rāmānuja es cómo reconciliar la unici-

dad ontológica con la relación amorosa y necesariamente 

diferenciada entre los humanos y lo divino” (2022, p. 14). 

Lo que Rāmānuja estaría intentando, según la lectura de 

Ram-Prasad, es la identificación de un sólo estado de con-

ciencia, la cognición de la no-dualidad que Ram-Prasad 

presenta como sinónimo del proyecto vedāntico in toto, 

con la experiencia cargada de emoción de la felicidad, la 

cual es para él la expresión del encuentro entre lo humano 

y lo divino. Para el filósofo anglo-indio, el punto central de 

la propuesta de Rāmānuja pasa por el hecho de que, si un 

mismo estado de conciencia pudiera ser a la vez cognitivo 

y afectivo, entonces tendríamos una “explicación acerca de 

cómo el enfoque devocional de un ser humano hacia Viṣṇu 

[Dios] puede al mismo tiempo ser la autorrealización de la 

identidad con brahman” (2022, p. 1). 



8  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

A nuestro juicio Ram-Prasad hace una excelente presenta-

ción del movimiento argumental realizado por Rāmānuja e 

identifica correctamente su núcleo: si concedemos que un 

contenido objetual está “saturado de carácter emocional en 

tanto los objetos son portadores de valencias emocionales” 

(2022, p. 5) entonces “tomar conciencia de un objeto es de 

alguna manera una orientación emocional hacia ese objeto” 

(2022, p. 5). El gran problema que encontramos en su tra-

bajo es que la motivación que le adjudica a Rāmānuja parte 

de una concepción que no se ajusta a lo que el filósofo y teó-

logo tamil del s. XI e.c. entiende por finalidad del vedānta. 

Para Rāmānuja la autorrealización de la identidad absoluta 

con brahman no sólo será una empresa infructuosa, sino 

también una intención prácticamente herética9.  

Como indicamos unas líneas más arriba, Ram-Prasad con-

sidera que la cognición de la no-dualidad es sinónimo del 

fin último del vedānta, sin duda tomando como parámetro 

de corrección la interpretación de las fuentes de este sis-

tema realizada por Śaṅkara. Debido a esto, para él 

Rāmānuja estaría de alguna forma tratando de compatibi-

lizar la propuesta de Śaṅkara con su propia lectura. Esto 

es a nuestro juicio una lectura que nuevamente no sigue lo 

explicitado por el teólogo vaiṣṇava. Rāmānuja no sólo 

abiertamente polemiza con Śaṅkara, sino que directa-

mente mediante una reductio ad absurdum sostiene que 

es imposible la cognición de la no-dualidad, pues esto sig-

nificaría, entre otras cosas, la ausencia total de distincio-

nes. Como vemos a partir de las conclusiones sostenidas 

en su bhāṣya (comentario) al Vedānta-sūtra, Rāmānuja 

 
9 

9 Para Rāmānuja, el intento de 
plantear una identidad absoluta 

entre ātman y brahman es di-
rectamente avaidika, palabra 

traducida aquí como “herética”, 
en el sentido de contraria a los 
veda, porque según Rāmānuja 
esto terminaría convirtiendo a 
brahman en el “asiento” de la 

ignorancia/error y contradi-
ciendo su carácter de perfecto. 
Consideramos que esta es una 
cuestión de suma importancia 

que debe ser investigada con la 
profundidad que la cuestión 

amerita. Para una explicación 
detallada de por qué esto sería 

así, referimos al lector  
especialmente a los §§40-50 
del Vedārthasaṃgraha, en la 
traducción de Van Buitenen 

(1956).  

 



9  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

ampliamente argumenta en contra de la posibilidad de la 

existencia de una entidad carente de distinciones. En la 

traducción de Thibaut (1966): “No hay prueba de una 

substancia indiferenciada” (1966, p. 40); “La percepción 

(pratyakṣa) prueba la diferencia” (1966, p. 41); “La percep-

ción no revela al mero ser” (1966, p. 44); “La pluralidad no 

es irreal” (1966, p. 46). Todas estas cuestiones también 

encuentran un tratamiento paralelo en los §§10-53 del 

Vedārthasaṃgraha. 

En otras palabras, para Rāmānuja lo real está siempre afec-

tado por determinaciones/diferencias. A partir de esto se sub-

raya que brahman, siendo real, está eterna e intrínsecamente 

afectado por esta estructura. Srinivasa Cari (1994, p. 61) in-

dica que para el sistema de Rāmānuja “brahman está siempre 

inseparablemente relacionado con el universo de seres sin-

tientes y entidades no sintientes” y que estos son sus “atribu-

tos inseparables”. Así como no podemos pensar en un 

brahman desprovisto de sus atributos, en el esquema rama-

nujeano se da por tierra con la posibilidad de la cognición de 

una identidad absoluta entre ātman y brahman, porque una 

entidad indiferenciada simplemente no puede existir. 

En este sentido recuperamos la caracterización realizada 

por Bartley (2015, p. 38): “Hay distinciones absolutamente 

reales (bhedaḥ pāramārthika) entre Dios y los sí-mismos 

individuales (jīva) (...) así como también entre los sí-mis-

mos entre sí, los cuales son irreducibles centros de con-

ciencia reflexiva e intencional”. 

Habiendo realizado estas indicaciones, pasamos ahora a la 

presentación realizada por el propio Rāmānuja de esta re-

lación, procurando realizar una lectura y traducción lo más 



10  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

ajustada y literal posible del texto sánscrito, con la inten-

ción de esclarecer lo propuesto por nuestro autor. Espera-

mos con esto también dejar en claro que lo que Rāmānuja 

intenta no es hacer compatible la cognición de la no-dua-

lidad con el establecimiento de una relación amorosa. Mu-

cho menos considera que el sentido último del vedānta es 

el conocimiento de la identidad absoluta entre el sí-mismo 

particular y brahman, sino más bien lo contrario y en el 

sentido inverso: el conocimiento de la relación de distin-

ción y filiación posibilitado por el estudio del vedānta es 

una propedéutica para la práctica devocional intencionada 

y cargada de afectividad que hace posible la cognición 

clara y distinta de brahman como un alter, como un otro 

con el cual el humano se encuentra profundamente ligado 

pero no al punto de borrarse toda distinción entre ambos, 

distinción que como señalamos, es justamente lo que 

posibilita la relación afectiva. 

 

2. La relación entre el conocimiento y la afectivi-
dad en el vedārthasaṃgraha de rāmānuja 

Sukthankar (1908, p.71) realiza una aclaración suma-

mente necesaria para comenzar a desarrollar este tema: 

“el conocimiento que los textos del vedānta prescriben no 

es el conocimiento del significado de sus oraciones, sino 

que es de la naturaleza de la meditación o comunión”.10 

Queda claro que esto es lo que Rāmānuja  tiene en mente 

cuando inmediatamente después de haber establecido 

mediante una extensa argumentación la identidad del 

brahman de las upaniṣad con Viṣṇu/Nārāyaṇa, pasa a una 

 
10  

10 El original inglés utiliza la 
palabra communion que aquí 

traducimos por “comunión” 
siendo conscientes de la 

carga semántica que esta 
palabra tiene en el español, 
en especial en lo relativo al 

sacramento cristiano. Deter-
minar la pertinencia de este 

uso de palabras en estos 
contextos es una cuestión 

necesaria, pero que escapa a 
la intención de este trabajo. 



11  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

explicitación de cómo obtener/conocer a brahman: a través 

de bhakti, o más específicamente para-bhakti11. Describe 

esta práctica de la siguiente manera:  

Y ha sido dicho que el medio para obtener a brahman 
es una bhakti superior que tiene la forma de una con-
centración (anudhyāna) sobre la percepción directa su-
mamente clara de lo querido/amado [que es] 
sobreabundante e ilimitado y que ha de ser lograda por 
la constancia en la bhakti promovida por la ejecución de 
los actos propios precedidos por el conocimiento de la 
realidad (tattva-jñāna) aprendido de los śāstra (Ved. 
Sam. §141).12 

Como vemos, esta práctica se inicia con anudhyāna, pala-

bra proveniente de la raíz √dhyā (contemplar, meditar, 

pensar), una práctica meditativa a veces entendida como 

concentración, un “pensar en”, recordar algo. El prefijo anu 

en este caso podría dar la idea de “en la dirección de” o 

“hacia”, haciendo que anudhyāna signifique una meditación 

o concentración direccionada, es decir intencional, aunque 

también podríamos seguir a Van Buitenen (1956, p. 296) 

quién toma el sentido de anu de “posterioridad” o “repeti-

ción” y traduce anudhyana por “rememorization”. En esta 

línea se encuentra también Rajagopala (1956, p. 213) que 

traduce el término como “constant meditation”. Srinivasa 

Cari (1994, p. 114) la describe como una “disciplina psico-

religiosa que debe ser practicada durante un largo período 

y que tiene sus estadios de desarrollo”. 

Lipner (1986, p. 113) recupera el parágrafo §139 del 

Vedārthasaṃgraha donde bhakti es equiparada con 

 
11 
12 

11 Consideramos que poner 
entre paréntesis momentá-

neamente la extendida forma 
de traducir bhakti como de-

voción puede ser conducente 
para comprender las caracte-
rísticas distintivas de aquello 
a lo cual se refiere Rāmānuja 

con el término bhakti. No 
porque esta traducción no sea 

acertada o útil, sino porque 
Rāmānuja entiende por bhakti 
no el significado general de la 

palabra “devoción” que la 
RAE brinda como: “1. f. Amor, 

veneración y fervor religio-
sos”, sino como una práctica 

específica, si se quiere, una 
“práctica devocional”.  

La práctica devocional que  
logra conocimiento de brahman 

es para-bhakti, la práctica 
devocional “superior”, que 

está más allá en el  
sentido de excelsa.  

12 brahma-prāpti-upāyaśca: 
śāstra-adhigata-tattva-

jñāna-pūrvaka-svakarma-
anugṛhīta-bhakti-niṣṭhā-

sādhya-anavadhika-atiśaya-
priya-viśadatama-

pratyakṣatā-panna-anu-
dhyāna-rūpa-parabhaktir 

eva-iti-uktam  
(Ved. Sam.: 141). 



12  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

upāsanā, en su traducción: “El más alto [conocimiento] es 

aquel por el cual el Imperecedero es conocido, el conoci-

miento que toma la naturaleza de bhakti, también llamado 

‘meditación’ (upāsanā)” y, lo que es aún más relevante 

para nuestro interés, nos dice también que este conoci-

miento es “caracterizado por la experiencia presentacional 

de brahman”. Bharadwaj (1958, p. 170) no tiene miramien-

tos en describir esto como un “estado en el cual el devoto ve 

a Dios cara a cara”. 

Bhakti entendida como anudhyāna o upāsanā es una prác-

tica cuya realización da lugar a la percepción directa (prat-

yakṣatā) del objeto sobre el cual se medita, de una forma 

sumamente clara y a la vez deseada, debido al afecto que 

se tiene por aquello sobre lo cual se medita, así como por 

la sensación producida por ese sujeto/objeto, que para 

Rāmānuja, como veremos en unos momentos, son la 

misma cosa. Bharadwaj (1985, p. 170) sostiene que 

Rāmānuja concibe la práctica de bhakti como “la continua 

y amorosa meditación en el amado”. Creemos que es útil 

para darnos una idea del tipo de acción que está aquí en 

juego, recuperar lo que también indica Bharadwaj (1985, 

p.171) cuando sostiene que Rāmānuja recolecta las distin-

tas formas en las cuales las upaniṣad estarían haciendo 

referencia a la práctica que constituye la bhakti: En la 

Śvetāśvatara (3.5) se la refiere en términos de conocer 

(√vid), en la Bṛhadāraṇyaka (2.4.5) como contemplar 

(ni-√dhyā), adorar (√upa-sad) y visualizar (√dṛś), en la 

Kaṭha (3.1) como concentrar (la mente) (√dhyā, dhyaya-

manaḥ) y en la Chāndogya (7.23.2) como recordar (√smṛ). 



13  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Es interesante señalar que esta práctica no sería contraria 

a la realización de los quehaceres o deberes propios, sino 

que como vimos líneas más arriba es “favorecida por la eje-

cución de los actos propios”, y que es posibilitada por el 

conocimiento de tattva, de la estructura ontológica de la 

realidad13 obtenido a partir del estudio de los śāstra (las 

composiciones pertenecientes a la tradición). 

Tras ofrecer esta descripción, Rāmānuja establece la rela-

ción entre la afectividad y el conocimiento señalando: “la 

palabra bhakti significa un tipo particular de amor (prīti), 

ese amor es un tipo particular de conocimiento”14. Inme-

diatamente después presenta una posible objeción a lo 

que está proponiendo, adjudicada a la opinión “mundana” 

(laukikāḥ), lo que la gente del común sostiene: que el sig-

nificado de prīti (amor) no es otra cosa que sukha (placer, 

bienestar) y que el placer que se alcanza a través de un 

conocimiento determinado es otro tipo de cosa.15 

Frente a esta posible objeción, Rāmānuja responde que 

“no es así” (naivam) ya que “ese determinado conocimiento 

por el que se alcanza [al placer/bienestar/felicidad 

(sukham)], ese conocimiento determinado es el propio pla-

cer (bienestar/felicidad)”.16 Nos interesa entonces dete-

nernos en la justificación de esta última afirmación: 

Esto es lo dicho: los conocimientos de los objetos 
caen ya sea bajo el estado de felicidad, de dolor o 
de lo intermedio, y estos [conocimientos] son deter-
minados [por uno de los tres estados] de acuerdo 

 
13 
14  
15  
16  

13  El conocimiento de la  
realidad (tattva-jñāna) es 
para Rāmānuja el conoci-
miento de la dependencia 

tanto de los seres conscien-
tes como de la materia  

inconsciente de brahman, 
por el hecho de ser modos o 

atributos (prakāra) en los 
cuales brahman existe y por 

ser brahman el núcleo  
más íntimo de ellos. 

 

   

14 / bhaktiśabdaś ca prītiviśeṣe 
vartate / prītiś ca jñānaviśeṣa eva /. 

 
 

15 / nanu ca sukhaṃ prītir  
ityanarthāntaram / sukhaṃ ca 

jñānaviśeṣasādhyaṃ  
padārthāntaram iti hi laukikāḥ /. 

 

 

 

 

16 / yena jñānaviśeṣeṇa 
 tatsādhyam ity ucyate sa  

eva jñānaviśeṣaḥ sukham /. 

 

 



14  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

con su objeto. Ya que el conocimiento, cuando de-
terminado por un objeto particular es querido por 
generar placer/felicidad, entonces él es el propio 
placer (sukhaṃ). No se percibe otra cosa que lo tras-
cienda y es tan solo por medio de él que ocurre la 
conducta que es ser feliz.17 

Como vemos aquí, Rāmānuja está equiparando la experien-

cia práctica de la felicidad, el estar feliz, con el conocimiento 

del objeto que la despierta. Hay especialistas que optan por 

un vocabulario de corte más gnoseológico y traducen cono-

cimiento por “cognición” (e.g. Van Buitenen, Ram-Prasad), 

explicando que la “cognición” de un objeto que despierta 

felicidad es felicidad en sí misma. Ram-Prasad (2022, p. 5) 

encuentra en este pasaje algo que adelantamos, el movi-

miento más “ingenioso” en la argumentación de Rāmānuja: 

Si otorgamos que el contenido objetual está saturado 
con un carácter emocional, debido a que los objetos son 
portadores de un valor emocional, entonces la cogni-
ción de un objeto es también de alguna manera una 
orientación emocional hacia ese objeto. 

Sin embargo, consideramos que lo que puede ser inge-

nioso en tanto movimiento de una argumentación filosó-

fica a veces puede ser más simple de entender si lo 

analizamos a la luz de nuestra propia experiencia. Tome-

mos por ejemplo el hecho de meramente pensar en un ser 

querido, una pareja, un familiar, un amigo; solamente con 

pensar en esa persona experimentamos cierta felicidad. Si 

lo encontramos sorpresivamente por la calle y tenemos 

 
17 

17/ etad uktaṃ bhavati viṣayajñānāni  
sukhaduḥkhamadhyasādhāraṇāni 

/ tāni ca viṣayādhīnaviśeṣāṇi 
 tathā bhavanti / yena ca  
viṣayaviśeṣeṇa viśeṣitaṃ 

jñānaṃ sukhasya janakam  
ity abhimataṃ tadviṣayaṃ 

jñānam eva sukhaṃ,  
tadatireki padārthāntaraṃ  

nopalabhyate / tenaiva 
sukhitvavyavahāropapatteś ca / . 



15  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

una percepción directa, lo primero que sentimos es felici-

dad, esa presencia es felicidad. 

Continúa Rāmānuja su exposición distinguiendo cuál es la 

particularidad que se da ya no en el conocimiento de cual-

quier objeto sino en el conocimiento de brahman: 

La capacidad de determinar el conocimiento [que se 
presenta] bajo la forma de un tal placer es relativa e 
inconstante en el caso de un objeto diferente de brahman 
pero [en el caso] de brahman es sobreabundante e ilimi-
tadamente firme. Se dice “brahman es dicha” (ānando 
brahman, Taitt. Up. 3, 6). Ya que el conocimiento tiene 
como forma propia al placer en virtud de la dependencia 
del objeto, brahman es por cierto placer (sukham).18 

Reparemos en el carácter permanente de la felicidad que 

el conocimiento de brahman implica. Rāmānuja cita la 

Taittīriya-upaniṣad donde la palabra para caracterizar a 

brahman es ānanda, una concepción de felicidad superior 

a sukha, que es lo que traducimos por placer/felicidad, 

pero que bien podría ser traducido como “bienestar”. Es in-

teresante la característica que cobra la felicidad cuando es 

brahman quien la produce, el ser sobreabundante e ilimi-

tadamente firme. Este carácter de constancia es graficado 

por Rāmānuja en su comentario a la śloka 9:34 de la 

Bhagavad-gītā con una imágen que Bharadwaj (1958, p. 169) 

recupera: la imagen del hilo que surge al verter el aceite 

de un recipiente a otro contenedor. Esto obviamente busca 

indicar que bhakti no es una mera ritualidad ocasional sino 

una praxis continua y sostenida de contemplación y amor 

por Dios. Continúa Rāmānuja argumentando: 

 
18  

18 evaṃvidhasukhasvarūpajñānasya 
viśeṣakatvaṃ brahmavyatiriktasya 

vastunaḥ sātiśayam asthiraṃ ca / 
brahmanas tv anavadhikātiśayaṃ 

sthiraṃ ceti / ānando brahmety 
ucyate / viṣayāyattatvāj  

jñānasya sukhasvarūpatayā  
brahmaiva sukham /. 



16  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Esto es lo declarado: ‘Ciertamente este es esencia19; ha-
biendo obtenido esa esencia, ese se hace dichoso’ (Tai-
ttirīya-upaniṣad 2.7). El significado de esto es: 
‘brahman ciertamente es felicidad (sukham)’, ‘habiendo 
obtenido a brahman llega a ser feliz”. La persona su-
prema [brahman], que en sí misma y por sí misma es la 
infinitamente deseable felicidad, se hace felicidad in-
cluso de otro porque su forma propia es idéntica al pla-
cer/felicidad. Aquel para el cual brahman es el objeto 
de conocimiento, ese llega a ser feliz.20 

Aquí Rāmānuja nuevamente está citando un pasaje de la 

Taittirīya-upaniṣad, cuyo significado luego explica para 

volver a realizar una equiparación entre el conocimiento de 

brahman y la experiencia de suprema y constante felici-

dad, justamente porque la esencia de brahman es una fe-

licidad infinitamente deseable e ininterrumpida. Esto nos 

permite volver sobre la descripción de bhakti en su sentido 

más excelso como anudhyāna, como la meditación/con-

centración intencionada, y especialmente sobre el hecho 

de que esta bhakti es precedida por el conocimiento de la 

realidad obtenido de los śāstra.  

En este punto consideramos pertinente destacar que in-

cluso una entidad caracterizada como “en sí misma la infini-

tamente deseable felicidad” incluye la característica de ser, 

consecuentemente, felicidad para otro. Vemos en esto algo 

sumamente interesante sobre lo cual no se suele reparar 

demasiado cuando se presenta el sistema filosófico de 

Rāmānuja, el hecho de que en su esquema valorativo la al-

teridad no es sólo una necesidad ontológica, sino que el ser 

felicidad para otro es considerado superior a ser uno mismo 

 
19  
20  

19  El término rasa que traduci-
mos aquí por “esencia” tiene 
como significado quizás más 

originario, “jugo”, y de  
ahí su ampliación hacia  
“sabor” y “gusto”. Este 

mismo término es también 
utilizado en el tratamiento 

indio clásico de la experiencia 
estética, para indicar las  

emociones o estados emocio-
nales que una determinada  

pieza artística despierta  
en el espectador. 

20 / tad idam āha raso vai saḥ 
rasaṃ hyevāyaṃ labdhvānandī 

bhavatīti brahmaiva  
sukham iti brahma labdhvā  

sukhī bhavatītyarthaḥ / 
 paramapuruṣaḥ svenaiva  

svayam anavadhikātiśayasukhaḥ 
san parasyāpi sukhaṃ bhavati 

/ sukhasvarūpatvāviśeṣāt / 
brahma yasya jñānaviṣayo 

bhavati sa sukhī  
bhavatītyarthaḥ / 



17  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

feliz, y siendo brahman por definición el ser absolutamente 

perfecto, necesita de un otro para brindarle felicidad. 

Para Rāmānuja tanto los seres conscientes como la mate-

ria inconsciente forman el cuerpo del cual brahman es el 

ātman, el “alma”. Por ser justamente brahman el núcleo 

central de todo el resto de entidades es que estas poseen 

la misma dignidad ontológica que él, son efectivamente 

reales, aunque dependientes para su existencia de brah-

man. A diferencia de lo que sostiene Śaṅkara, para quien 

tanto el universo material como las entidades conscientes 

son en última instancia ilusorias, Rāmānuja logra mediante 

su esquema interpretativo sostener la realidad de los indi-

viduos, y de todo otro objeto. Este es el conocimiento de la 

realidad aprendido de los śāstra, al cual el vedānta apunta 

según su interpretación y que nos dice que es necesario 

para la praxis de bhakti.  

Es por esto que también es compatible con los quehaceres 

propios de cada uno, puesto que, si se tiene esta compren-

sión y se ejercita la rememoración de las cualidades de 

brahman, no es necesario un retiro del mundo, sino que, 

incluso permaneciendo en las dinámicas naturales de la 

vida en sociedad, se obtiene la visión directa de brahman 

como el morador de toda entidad, consciente y no cons-

ciente. Rāmānuja no está negando la realidad de la expe-

riencia de nuestro día a día, en la cual nos relacionamos 

con sujetos y objetos y establecemos relaciones tanto 

afectivas como cognitivas con ellos, por el contrario, está 

elevando esta experiencia a la sacralidad de brahman. Sin-

tetiza estas ideas Van Buitenen:  



18  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

La principal contribución de Rāmānuja a la filosofía fue 
su insistencia en que el pensamiento discursivo es ne-
cesario en la búsqueda por parte de la humanidad de 
las verdades últimas, que el mundo fenoménico es real 
y que provee conocimiento real, y que las exigencias de 
la vida diaria no son perjudiciales o siquiera contrarias 
a la vida del espíritu.21  

 

Consideraciones finales  

Consideramos que la propuesta de Rāmānuja puede ser 

entendida como una ontología relacional, donde cosas y se-

res solo existen en relación con otros, en este caso en relación 

con brahman. No es extraño por tanto que la afectividad esté 

íntimamente relacionada con el conocimiento, puesto que 

ambas esferas están signadas por una misma condición: la 

presencia de la alteridad. Incluso el conocimiento del ser-

propio (ātma-jñana) es en Rāmānuja un acto relacional, 

puesto que la identidad se reconoce como subsidiaria (śeṣa) 

del principal (śeṣin), es decir como dependiente de 

brahman, núcleo íntimo y último de todo cuanto existe. 

Si, como afirma Rāmānuja, la forma propia de brahman no 

es distinta del placer/felicidad (sukhasvarūpatvāviśeṣāt), y 

la felicidad no es otra cosa que la presencia del objeto que 

la genera, cada vez que experimentamos felicidad, al menos 

en cierta forma, estamos conociendo o estamos en presen-

cia de brahman. No obstante, Carman (1974, p. 113) realiza 

una aclaración importante sobre esto: 

 
21 

21 Cfr. Van Buitenen (2021). 



19  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

[Rāmānuja] compara a brahman con la felicidad de los 
sí-mismos finitos (...) es importante notar que esta cua-
lidad de brahman es una magnificación infinita de lo 
que es lo más puro en todos los objetos, no sólo en 
otros sí-mismos finitos; pero, por otro lado, cualquier 
felicidad verdadera del sí-mismo finito es derivada de 
la fuente de felicidad suprema. 

Al practicar para-bhakti (la práctica devocional superior), 

es decir, perseverar en el ejercicio consciente e intencio-

nado de la meditación o concentración en la relación que 

el ser propio (ātman) mantiene con brahman, posibilitado 

por la información que la tradición brinda sobre esa rela-

ción, se nos promete una percepción directa extremada-

mente clara y colmada de afectividad positiva de brahman. 

Concluimos entonces que para Rāmānuja experimentar la 

más absoluta y constante felicidad y conocer a brahman 

son una y la misma cosa. 

 

 

Martín Emilio Rosana 

Profesor de sánscrito de la Facultad de Filosofía 
 y Letras de la Universidad de Buenos Aires. 

https://orcid.org/0009-0002-0255-3680 
  



20  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Referencias 

BARTLEY, Christopher. The Theology of Ramanuja: Realism and Religion. London: Routledge, 2015. 

BHARADWAJ, Krishna Datta. Philosophy of Ramanuja. New Delhi: Shankar Lal Charitable Trust 
Society, 1958. 

CARMAN, John Braisted. The theology of Rāmānuja: an essay in interreligious understanding. 
New Haven: Yale University Press, 1974. 

CHARI, S.M. Srinivasa. Vaishnavism, Its Philosophy, Theology & Religious Discipline, Delhi: 
Motilal Banarsidass, 1994. 

CHARI, S.M. Srinivasa. The Viśiṣṭādvaita of Rāmānuja. Delhi: Motilal Banarsidass, 2007 

DASGUPTA, Surendranath. A History of Indian Philosophy, Volume III. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1940. 

DEUTSCH, Eliot. Advaita Vedānta: A Philosophical Reconstruction. Honolulu: University Press 
of Hawaii, 1973. 

LIPNER, Julius. The face of truth: a study of meaning and metaphysics in the Vedantic theology 
of Ramanuja, London: The Macmillan Press, 1986. 

RADHAKRISHNAN, Sarvepalli. Indian Philosophy. London: Allen & Unwin, 1923. 

RAGHAVACHAR, Sri Srinivasa. The Philosophy of Rāmānuja. Mysore: Ramakrishna Institute of 
Moral and Spiritual Education, 1976. 

RAGHAVACHAR, Sri Srinivasa. Vedharta Sangraha of Ramanujacarya. Mysore: Ramakrishna, 1978. 

RAGHAVAN, S .A. Viśiṣṭādvaita. Tirupati: T.T. Devasthanams Press, 1985. 

RAJAGOPALA AYYANGAR, M. R. Vedartha Sangraha of Sri Ramanuja. Kumbakonam: Cauveri 
Colour Press, 1956. 

RĀMĀNUJA. The Gitabhashya of Ramanuja. Translated into English by M. R. Sampatkumaran. 
Bombay: Ananthacharya Indological Research Institute, 1985. 

RAM-PRASAD, Chakravarthi. The Happiness that Qualifies Nonduality: Jñāna, Bhakti, and Sukha 
in Rāmānuja’s Vedārthasaṃgraha. International Journal of Hindu Studies. v.27, n.2, pp. 237-
252, 2022. 

SUKHTANKAR, Vasudev Anant. The Teachings of Vedānta according to Rāmānuja. Bonn: 
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität, 1908. 

THIBAUT, George. The Vedanta-Sutras with the commentary of Ramanuja, Sacred Books of the 
East, vol. 48, Delhi: Motilal Banarsidass, 1966. 



21  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

VAN BUITENEN, Johannes. Ramanuja’s Vedarthasamgraha. Poona: Deccan College, 1956. 

VAN BUITENEN, Johannes. Rāmānuja. Encyclopedia Britannica (2021, January, 1).  
In: https://www.britannica.com/biography/Rāmānuja. 

 

 

 


