
 

 

  TARKA 
REVISTA DE FILOSOFIA INTERCULTURAL 

V.1 / N.2  



 

 

 REVISTA TARKA 
 

Editores 
 
 

 
Equipe Editorial 
Equipo Editorial 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
Comissão Científica 
Comisión Científica 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Projeto Gráfico 
Diseño Gráfico 

 
Imagem da Capa 

Imagen de Portada 
 

Amanda Fernandes Prazeres — UFPB / ALAFI 
Flávio Américo Tonnetti — UFRB / ALAFI  
Matheus Oliva da Costa — UNIFESP / ALAFI 
 
Amanda Keiko Yokoyama — UEL / ALAFI 
André Bueno — UERJ / ALAFI 
Andreza Bispo dos Anjos Santos — UFBA / ALAFI 
Daniel Soares Saldanha — UFF / ALAFI 
Francisco José da Silva — UFCA / ALAFI 
Frederik Moreira dos Santos — UFRB / ALAFI 
João Alves de Souza Neto — UNICAMP / ALAFI 
Lincoln Tadeu Zacconi — USP / ALAFI 
Lucas Nascimento Machado — UFRJ / ALAFI 
Rodney Ferreira — USP / ALAFI 
 
Dr. Carlos Cepeda — Universidad Pedagógica Nacional, Colômbia 
Drª. Cecilia Cintra Cavaleiro de Macedo — UNIFESP, Brasil 
Dr. Cícero Cunha Bezerra — UFS, Brasil 
Drª. Cristina Borges — UNIMONTES, Brasil 
Dr. Daniel Pansarelli — UFABC, Brasil 
Dr. Dilip Loundo — UFJF, Brasil 
Dr. Eduardo David de Oliveira — UFBA, Brasil 
Dr. Felipe Ferrari Gonçalves — Universidade de Yokkaichi, Japão 
Dr. Filippo Costantini — Universidad de Costa Rica, Costa Rica 
Dr. Giuseppe Ferraro — UFMG, Brasil 
Drª. Gloria Luque Moya — Universidad de Málaga, Espanha 
Drª. Ho Yeh Chia — USP, Brasil 
Dr. Jamil Iskandar — UNIFESP, Brasil 
Dr. João Carlos Gonçalves — USP, Brasil 
Dr. Joaquim Monteiro — Universidade de Komazawa, Japão 
Drª. Kelly Ichitani Koide — UFPE, Brasil 
Dr. Leonardo Alves Vieira — UFMG, Brasil 
Dr. Luís Fellipe Garcia — LMU, Alemanha 
Dr. Marcus Sacrini — USP, Brasil 
Dr. Maurício Cavalcante Rios — IFBA, Brasil 
Dr. Osvaldo Frota Pessoa Jr. — USP, Brasil 
Dr. Oswaldo Giacóia — UNICAMP, Brasil 
Dr. Paulo Margutti — FAJE, Brasil 
Dr. Thorsten Botz-Bornstein — GUST, Kuwait 
 

Flávio Tonnetti 
Amanda Keiko 
 
Composição digital de Flávio Tonnetti a partir de fotos dos esboços do 
escultor José Ignacio em exposição no Museu de Arte da Bahia (MAB). 

 

  



 

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

 
TARKA – Revista de Filosofia Intercultural [recurso eletrônico] / 
Associação Latino-americana de Filosofia Intercultural – v. 1, n. 2. (set. 
2025). Juazeiro do Norte (CE), Cachoeira (BA), São Paulo (SP): ALAFI. 

1 recurso online: il.: color.  

ISSN 3086-0660. 

Semestral – primeiro semestre de 2025. 
https://periodicos.ufca.edu.br/ojs/index.php/index 

 
1. Filosofia – Periódicos. 2. Filosofia Intercultural – Periódicos. I. 
Associação Latino-americana de Filosofia Intercultural. 

T187 CDD – 105 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 

segue as diretrizes do licenciamento Creative 
Commons. Autoriza-se a reprodução total ou 

parcial para fins acadêmicos e científicos 
com a identificação completa da fonte. 

TARKA é um periódico semestral sem fins lucrativos vinculado à 
Associação Latino-Americana de Filosofia Intercultural (ALAFI) em 
parceria com a Universidade Federal do Cariri (UFCA) e a 
Universidade Federal do Recôncavo da Bahia (UFRB).  
 

TARKA es una revista semestral sin fines de lucro vinculada a la 
Asociación Latinoamericana de Filosofía Intercultural (ALAFI) en 
colaboración con la Universidad Federal del Cariri (UFCA) y la 
Universidad Federal del Recôncavo da Bahia (UFRB). 
 

TARKA is a non-profit biannual journal published by the Latin 
American Association of Intercultural Philosophy (ALAFI) in 
partnership with the Federal University of Cariri (UFCA) and the 
Federal University of Recôncavo da Bahia (UFRB). 
 

 

  

TARKA 
V.1 / N. 2 
 



 

 

SUMÁRIO 

  



 

 

 EDITORIAL 

7 — 15 
 
 

 
 
 

17 — 37 
 

 
 

38 — 58 
 

 
59 — 74 

 
 
 

75 — 98 
 

 
99 — 138 

 
 

 
139 — 182 

 
 

 
 

A expansão do cânone filosófico e a revista acadêmica  
como suporte para o Ensino de Filosofia 
Flávio Tonnetti 

 
ARTIGOS 
 

Conocimiento, afectividad y bhakti en la conclusión del 
Vedārthasaṃgraha de Rāmānuja 
Martín Emilio Rosana 
 
Sobre as cidades não excelentes de Alfarabi 
Alexandre Chareti 
 
Una conciencia ecológica ch'ixi: relacionalidad y antagonismo  
en el Pacha desde Silvia Rivera Cusicanqui 
Juliana Diaz Quintero 
 
Lélia Gonzalez e a fundamentação do feminismo negro brasileiro     
Carla Nascimento 
 
Capoeira Angola: corporeidade e ancestralidade  
na cultura popular brasileira 
Glauciane Souza  
 
A crítica da razão tupiniquim: proposta e formação original 
Fábio Falcão Oliveira 
 
 
 

  



 

 

EDITORIAL 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
https: //doi.org/10.5281/zenodo.18377349 

TA R K A  
V.1 / N. 2 
 

 

 

 

 

Editorial  

A expansão do cânone filosófico e a 
revista acadêmica como suporte para o 
Ensino de Filosofia 

The expansion of the philosophical canon and the 
academic journal as support for Philosophy teaching 

Flávio Tonnetti

 

O segundo número de TARKA — Revista de Filosofia 

Intercultural vem reforçar o compromisso de expansão do 

cânone filosófico assumido pelo grupo de pesquisadores 

organizados em torno da Associação Latino-americana de 

Filosofia Intercultural (ALAFI). Espera-se que os textos 

publicados neste número possam se constituir como va-

loroso material didático para cursos de filosofia e ciên-

cias humanas orientados por professores que desejem 

expandir suas discussões a partir de vetores culturais 

mais diversificados.  

Os textos desta edição apontam, cada qual a seu modo, 

para discussões em que uma dimensão metafísica parti-

cipa do que ocorre no campo das relações ético-políticas, 

conectando o campo imaterial ao domínio do que seria, 

aparentemente, estritamente material. Em muitos dos ar-

tigos, encontramos a compreensão de que organização da 

sociedade e a ação política estão fundamentadas em uma 

metafísica ou cosmologia supra ou intraorganizadora da 

realidade físico-social. Essa articulação sugere que para 

mudar a ação prática — na dimensão política do fazer — é 

necessário transformar a concepção sobre o universo — na 

dimensão ontológica do ser — em perspectivas 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18377349


8  EDITORIAL: A EXPANSÃO DO CÂNONE FILOSÓFICO 
 FLÁVIO TONNETTI 
 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

culturalmente moduladas por suas estruturas filosóficas 

de origem, sejam elas indianas, árabes, andinas, africanas 

ou afroameríndias. 

O texto Conocimiento, afectividad y bhakti en la conclusión 

del Vedārthasaṃgraha de Rāmānuja, de Martín Emilio 

Rosana (2025), investiga a relação intrínseca entre conhe-

cimento, afetividade e devoção (bhakti) na obra do filósofo 

indiano Rāmānuja (1017–1137 EC), demonstrando como 

se articula uma filosofia em que o saber e o sentir não são 

esferas separadas, mas componentes de uma única expe-

riência espiritual voltada a um ser supremo — brahman. 

Para Rāmānuja, a busca pelo conhecimento não é um exer-

cício meramente intelectual, mas uma meditação intencio-

nal e constante (anudhyāna) definida como uma devoção 

superior (para-bhakti). Essa prática permite que o devoto 

alcance uma percepção direta (pratyakṣatā) do divino, tor-

nando o conhecimento de Deus uma experiência “cara a 

cara”. A metafísica, nesse caso, tem consequências éticas 

bastante claras, contribuindo diretamente para o bem-es-

tar dos indivíduos. Na perspectiva de um ensino intercul-

tural de filosofia, um texto como esse nos permite colocar 

em contraste, por exemplo, as posições éticas e ontológi-

cas aristotélicas ou, ainda, discutir a diferença através da 

qual a questão da fé e da razão foi elaborada por filósofos 

cristãos-europeus ou islâmicos-árabes no curso da Idade 

Média. Em disciplinas como Teoria do Conhecimento, Epis-

temologia ou Filosofia da Ciência, pode-se discutir de que 

modo uma noção de conhecimento como a de Rāmānuja 

se diferenciaria da racionalidade Moderna, fundada no sa-

ber como poder de Francis Bacon, ou para debater formas 

de incorporar a afetividade na concepção da racionalidade 



9  EDITORIAL: A EXPANSÃO DO CÂNONE FILOSÓFICO 
 FLÁVIO TONNETTI 
 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

a fim de que a ratio não se converta numa instrumentali-

zação ou objetificação da vida. Desse modo, é possível es-

tabelecer paralelos com ensaios de Adorno ou Marcuse, ou 

mesmo examinar os desafios éticos de uma ciência a partir 

dos debates contemporâneos em torno dos valores e da 

manipulação da vida discutidos por Hugh Lacey. 

O tema da racionalidade em sua relação com o afeto es-

pecífico da felicidade, compreendida como bem comum, 

também está presente no texto Sobre as cidades não 

excelentes de Alfarabi, de Alexandre Chareti (2025), que 

mergulha na filosofia árabe do século X para analisar o 

tema político da constituição da cidade, destacando a di-

versidade de práticas viciosas que configuram as “cidades 

não excelentes” em contraste com o ideal da felicidade a 

ser alcançado pelo uso adequado da faculdade racional — 

em que um viés metafísico também se faz evidente. Em 

termos de potencial pedagógico, esse artigo nos permite 

um amplo plano de ensino intercultural em torno do tema 

da cidade ideal — e da boa ordenação da vida comum — 

presente em textos de Confúcio, Platão, Santo Agostinho, 

Maquiavel, Thomas Morus e Christine de Pizan — ou 

mesmo em relação a autores como Karl Popper ou Iris 

Marion Young, a partir dos quais podemos buscar recor-

tes contemporâneos específicos de ideologia ou gênero, 

que podem ser calorosamente debatidos em contextos 

de ensino. 

Já no artigo Una conciencia ecológica ch'ixi: Relacionalidad 

y antagonismo en el Pacha desde Silvia Rivera Cusicanqui, 

de Juliana Diaz Quintero (2025), o problema da vida comum 

e do fracasso da racionalidade ilustrada pode ser enfrentado 



10  EDITORIAL: A EXPANSÃO DO CÂNONE FILOSÓFICO 
 FLÁVIO TONNETTI 
 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

a partir do referencial filosófico aymara — na expressão de 

um pensamento latino-americano e ameríndio. Nele, en-

contramos uma resposta à crise civilizatória e ecológica 

contemporânea a partir da consciência ecológica ch’ixi, nos 

oferecendo subsídios para o questionamento da visão an-

tropocêntrica que frequentemente separa o humano da 

natureza. É preciso encontrar alternativas para um sistema 

em que a natureza é percebida apenas como recurso, o que 

fatalmente recai em um tipo de expropriação que incorre na 

devastação ambiental e no etnocídio de povos originários. 

No mundo ch’ixi, uma nova dinâmica relacional se estabe-

lece, com a coexistência de opostos que não se fundem e 

não se exterminam, mas permanecem em fricção criativa e 

tensão permanente — metáfora para sociedades que vi-

vem simultaneamente a modernidade e a tradição, sem 

que uma anule a outra. Nessa perspectiva, a realidade é 

um universo vivo, ampliando os desafios éticos, agora 

expandidos às outras espécies e formas de vida que co-

nosco coabitam Pacha. Este pluriverso vivo, representado 

por Pacha, como entidade feminina geradora da vida e pos-

suidora de vida, nos exige uma ética do cuidado e da reci-

procidade muito diferentes das relações baseadas na explo-

ração ou no uso de uma racionalidade instrumentalizadora. 

Ao observar os desafios ambientais e bioéticos a partir do 

pensamento andino não como nostalgia do passado, mas 

como ferramenta conceitual emancipadora, o ensaio de Diaz 

Quintero aponta para possibilidades de habitar a Terra a 

partir de outros modos relacionais. Em termos pedagógicos, 

esse texto pode ser facilmente aproximado dos ensaios de 

Ailton Krenak ou do diálogo estabelecido entre Bruce 



11  EDITORIAL: A EXPANSÃO DO CÂNONE FILOSÓFICO 
 FLÁVIO TONNETTI 
 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Albert e David Kopenawa, buscando vetores comuns pre-

sentes em diferentes cosmologias indígenas. 

Em termos de reflexões que desafiam a hegemonia do 

pensamento eurocêntrico e exploram ontologias decoloni-

ais e alternativas relacionais, temos os três artigos de 

Carla de Brito Nascimento, Glauciane Souza e Fábio Falcão 

Oliveira. O primeiro desses trabalhos, intitulado Lélia Gon-

zalez e a fundamentação do feminismo negro brasileiro, de 

Carla Nascimento (2025), apresenta a obra de Lélia Gonzalez 

e seu papel fundamental para o feminismo negro brasileiro 

na luta ancestral das mulheres negras. Considerando a 

questão da interseccionalidade apontada por Gonzalez — 

analisando a tríplice discriminação contra a mulher negra 

no entrelaçamento de opressões orientadas por raça, gê-

nero e classe — Carla Nascimento defende que a herança 

filosófico-conceitual de Lélia Gonzalez está personificada 

em figuras como Dandara dos Palmares, Maria Firmina dos 

Reis e Carolina Maria de Jesus, cujas vivências de resistên-

cia política, social e literária alimentam a fundamentação 

de um feminismo que visa o “bem viver” de toda a socie-

dade. Desse modo, conceitos como a amefricanidade — ca-

tegoria que reconhece a influência africana e indígena na 

formação cultural da América Latina — e pretuguês — que 

identifica a africanização do português falado no Brasil 

como uma marca de resistência e saber ancestral — vão se 

consubstanciando na vida de mulheres que deram, a partir 

de suas próprias vivências, o testemunho radical de um 

pensamento que se contrapõe à linguagem e aos modos 

de vida impostos pelo colonizador. Por esse existir exem-

plar, tais mulheres devem ser referenciadas — e reveren-

ciadas — como modelos de saber e ser.  



12  EDITORIAL: A EXPANSÃO DO CÂNONE FILOSÓFICO 
 FLÁVIO TONNETTI 
 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Em uma perspectiva didática, o texto de Carla Nascimento 

pode entrar em diálogo com a posição de Beatriz Nasci-

mento em relação ao mito arquetípico de Zumbi — e sua 

discussão sobre o quilombismo — elaborada por meio de 

uma comparação com o mito de Moisés discutido por 

Freud, de modo a revelar como as narrativas fundacionais 

organicamente elaboradas por povos oprimidos partici-

pam das estratégias de resistência à opressão.  

Na mesma linha de um saber incorporado, Glauciane 

Souza (2025), em seu texto Capoeira Angola: corporei-

dade e ancestralidade na cultura popular brasileira, ampli-

ando a noção de resistência para além do campo político-

discursivo, apresenta a Capoeira Angola como uma tecno-

logia de resistência, constituindo um território em que a 

ancestralidade é grafada diretamente no corpo. A garantia 

da continuidade da vida, nesse caso, inclui não apenas as-

pectos materiais, mas também imateriais. A projeção da 

discussão em termos metafísicos é possível graças à lei-

tura do fenômeno da capoeira operada por Glauciane 

Souza em uma genuína abordagem intercultural, que re-

corre tanto à noção de corporeidade do filósofo francês 

Merleau-Ponty quanto ao pensamento do filósofo congo-

lês Bunseki Fu-kiau. Se, em Merleau-Ponty, entendemos 

que o corpo é um “ser-no-mundo” que percebe e comunica 

sentidos antes mesmo de qualquer racionalização inte-

lectual, com Fu-kiau, aprendemos que, para os povos de 

origem Bantu-Kongo, o corpo não é apenas físico, mas um 

centro de memória coletiva e um espaço atemporal por 

onde a força vital (kalunga) transita. Fundamentada no 

Dikenga, o cosmograma Bakongo, a capoeira não apenas 

representa, mas apresenta conceitos de modo 



13  EDITORIAL: A EXPANSÃO DO CÂNONE FILOSÓFICO 
 FLÁVIO TONNETTI 
 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

corporificado. Como prática corporal compreendida filoso-

ficamente, a capoeira nos mostra como um certo tipo de 

conhecimento pode circular por meio de estratégias não 

escritas na exterioridade do corpo, mas inscritas no próprio 

corpo. Nesse contexto, a oralidade ganha primazia sobre 

formas verbais escritas. O conhecimento não é apenas ad-

quirido, mas incorporado por meio da oralitura — conceito 

recuperado de Leda Maria Martins, que define o corpo 

como um local de inscrição, transmissão e revisão da me-

mória ancestral por meio gestual e performático. A ginga, 

por exemplo, não é apenas um movimento de defesa, mas 

o “gesto primordial” do nascimento e do vir a ser — que 

em bantu-kongo se expressa pelo conceito de kala — co-

nectando o capoeirista contemporâneo às estratégias de 

resistência de figuras do passado, como a Rainha Nzinga. 

A roda de capoeira torna-se, desse modo, um ritual de pu-

rificação e reatualização da origem, onde o mestre atua 

como o sábio que preserva a sacralidade da palavra e do 

movimento, transmitido de geração em geração. 

Dando continuidade à reflexão sobre a identidade e a pro-

dução de saber, temos, por fim, o artigo A Crítica da Razão 

Tupiniquim, de Fábio Falcão Oliveira (2025), que tem o 

mérito de recuperar e recolocar em circulação a obra de 

Roberto Gomes. Com estilo sarcástico, mordaz e bem-hu-

morado, Gomes atacava a falta de originalidade da filoso-

fia produzida no Brasil de seu tempo, que, para ele, limi-

tava-se a repetir modelos importados da Europa. Gomes, 

que nos parece incomodamente atual, insiste que uma 

certa passividade intelectual é resultante de um confor-

mismo enraizado, no qual o pensador brasileiro subestima 

a própria realidade em favor de uma erudição estrangeira 



14  EDITORIAL: A EXPANSÃO DO CÂNONE FILOSÓFICO 
 FLÁVIO TONNETTI 
 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

— uma postura intelectual que lhe parece esterilizante. Em 

seu artigo, Oliveira destaca a figura do “homem sério” — o 

acadêmico de terno e gravata — que ritualiza o pensa-

mento e rotula qualquer tentativa de originalidade como 

“loucura” ou “falta de rigor”. Em vez de encarar a aventura 

de um pensamento original, o intelectual “sério” utiliza 

uma razão ornamental ou eclética para manter privilégios 

e evitar o confronto com os problemas sociais reais da na-

ção. Tanto para Gomes quanto para Oliveira, a filosofia au-

têntica só poderá nascer da “tragédia” de se descobrir bra-

sileiro, o que exige abandonar a máscara estrangeira para 

construir um pensamento que parta do nosso solo, da 

nossa cultura e dos nossos próprios impasses históricos — 

incluindo e considerando nossa africanidade e o saber dos 

povos originários, articulando as diversas matrizes de 

nossa constituição sociocultural.  

Acreditamos, sinceramente, que esses desafios serão mais 

facilmente superados por meio de abordagens intercultu-

rais no ensino de filosofia, a partir da formação dessa e das 

próximas gerações. Tendo isso em perspectiva, esperamos 

que este número da TARKA possa apontar caminhos para 

o desenvolvimento de um pensamento filosófico cada 

vez mais plural. 

 

 

Flávio Tonnetti 

Editor-chefe da TARKA e membro da  
Associação Latino-americana de Filosofia Intercultural. 

Professor da Universidade Federal do Recôncavo da Bahia. 

https: //orcid.org/0000-0002-9279-1852  



15  EDITORIAL: A EXPANSÃO DO CÂNONE FILOSÓFICO 
 FLÁVIO TONNETTI 
 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Referências 

CHARETI, Alexandre. Sobre as cidades não excelentes de Alfarabi. TARKA – Revista de Filosofia 
Intercultural, v. 1, n. 2, 2025. 

NASCIMENTO, Carla de Brito. Lélia Gonzalez e a fundamentação do feminismo negro brasi-
leiro. TARKA – Revista de Filosofia Intercultural, v. 1, n. 2, 2025. 

OLIVEIRA, Fábio Falcão. A crítica da razão tupiniquim: proposta e formação original. TARKA – 
Revista de Filosofia Intercultural, v. 1, n. 2, 2025. 

QUINTERO, Juliana Diaz. Una conciencia ecológica ch'ixi: Relacionalidad y antagonismo en el Pa-
cha desde Silvia Rivera Cusicanqui. TARKA – Revista de Filosofia Intercultural, v. 1, n. 2, 2025. 

ROSANA, Martín Emilio. Conocimiento, afectividad y bhakti en la conclusión del Ve-
dārthasaṃgraha de Rāmānuja. TARKA – Revista de Filosofia Intercultural, v. 1, n. 2, 2025. 

SOUZA, Glauciane. Capoeira Angola: corporeidade e ancestralidade na cultura popular brasi-
leira. TARKA – Revista de Filosofia Intercultural, v. 1, n. 2, 2025. 



ARTIGOS 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



https://doi.org/10.5281/zenodo.18176803  
 

T A R K A  
V.1 / N. 2 
 

 

 

 

 

 

 

Conocimiento, afectividad y bhakti en 
la conclusión del Vedārthasaṃgraha 
de Rāmānuja 

English title of the paper  
exploring ideas of intercultural philosophy 

Martín Emilio Rosana 

 

 

RESUMEN 

El presente escrito busca presentar la rela-
ción particular establecida por el filósofo y 
teólogo tamil Rāmānuja (1017-1137 d.C.) 
entre el conocimiento (jñāna) y la devoción 
(bhakti), en el contexto de su obra prima, el 
Vedārthasaṃgraha. Para ello, haremos una 
breve introducción a las directrices generales de 
su interpretación del vedānta. A continuación, 
señalaremos algunos aspectos de la presenta-
ción de esta relación realizada por Ram-Prasad 
(2022), indicando lo que consideramos una in-
terpretación inadecuada de la motivación que 
orienta al autor. Finalmente, presentaremos esta 
relación buscando una lectura y traducción lo más 
fiel posible al texto sánscrito de Rāmānuja, des-
tacando su valoración de la alteridad en las rela-
ciones cognitivas y afectivas entre los seres 
individuales y el ser universal, brahman. 

PALABRAS CLAVE  

Filosofia indiana, Ramanuja, Bhakti, Jñana, 
Afetividade. 

ABSTRACT 

This paper aims to present the particular rela-
tionship established by the Tamil philosopher 
and theologian Ramanuja (1017–1137 CE) be-
tween knowledge (jñāna) and devotion (bhakti), 
within the context of his masterpiece, the 
Vedārthasaṃgraha. To this end, we will pro-
vide a brief introduction to the general guide-
lines of his interpretation of Vedānta. Next, we 
will point out some aspects of Ram-Prasad's 
(2022) presentation of this relationship, indicat-
ing what we consider an inadequate interpreta-
tion of the author's guiding motivation. Finally, 
we will present this relationship seeking a 
reading and translation as faithful as possible 
to Ramanuja's Sanskrit text, highlighting his 
emphasis on otherness in the cognitive and af-
fective relationships between individual beings 
and the universal being, Brahman. 

KEYWORDS 

Indian Philosophy, Rāmānuja, Bhakti, Jñāna, 
Affectivity. 
 
 

  



18  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

 

Introdução 

El presente trabajo busca en primera instancia presentar la 

particular relación establecida por el filósofo, teólogo y re-

formador social tamil Rāmānuja (1017-1137 e.c.) entre el 

conocimiento (jñāna1) y la devoción (bhakti), en el contexto 

de su opera prima, el Vedārthasaṃgraha (resumen del 

significado del veda), el cual consiste en una exposición en 

formato no tradicional2 de su interpretación de la corriente 

filosófica clásica de la India llamada vedānta.  

Lo que hoy hemos llegado a conocer como vedānta es 

solamente una de las llamadas seis escuelas filosóficas 

“ortodoxas” de la India o āstika ṣaḍdarśana, puntual-

mente aquella conocida como uttara-mīmāṃsā o jñāna-

mīmāṃsā (lit. investigación superior o investigación del 

conocimiento), en oposición a la pūrva-mīmāṃsā, o 

mīmāṃsā previa, también llamada karma-mīmāṃsā, que 

podría interpretarse como la investigación acerca de la 

acción [ritual].  

Vale la pena detenernos en la etimología del nombre de 

esta escuela porque creemos que evidencia el carácter prin-

cipalmente gnoseológico del vedānta, es decir, el hecho de 

que su norte es la obtención del conocimiento de algo. 

La palabra mīmāṃsā proviene de la raíz verbal √man, pen-

sar, y tiene el sentido de reflexión o investigación crítica, 

en el caso de jñāna-mīmāṃsā, la investigación acerca del 

conocimiento. El otro nombre con el cual este sistema ha 

 
1  
2  

1 Utilizamos para la  
transliteración del idioma 
sánscrito el International 

Alphabet for Sanskrit 
Transliteration (IAST). 

2 Hablamos aquí de un 
formato no tradicional  

porque en esta obra 
Rāmānuja no sigue la  

convención de comentar 
uno a uno los sūtra o  

aforismos del vedānta, 
sino que expone en forma 
de prosa libre sus críticas 
a las interpretaciones en 

boga de su tiempo y  
luego ofrece su propio 

punto de vista, buscando 
sustento para la misma 

en abundantes citas pro-
venientes de las distintas 

composiciones de  
la tradición. 



19  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

llegado a ser conocido, la palabra vedānta, es el com-

puesto nominal de veda y anta, cuyo significado literal es 

final del conocimiento. Este final del conocimiento alude a 

lo que se encuentra al final del veda3, es decir, las upaniṣad 

en tanto porción final de la literatura védica. Las upaniṣad 

son efectivamente una de las tres principales fuentes de 

esta escuela.  

Como indica Radhakrishnan (1923)4, vedānta significa no 

sólo el fin del veda en el sentido de la porción final de la 

literatura védica, sino también en el sentido de su meta, así 

como en el sentido de finalización del conocimiento. Este 

segundo sentido de la expresión “final del conocimiento” 

en tanto meta, sería el indicar qué es lo que debe ser co-

nocido a través del veda, es decir, aquello hacia lo cual el 

veda se direcciona en última instancia, esto es brahman, 

como claramente establece el primer aforismo del 

Vedānta-sūtra (1.1.1.): athāto brahma-jijñāsā, “a partir de 

aquí, la investigación acerca de brahman”.  

El tercer sentido destacado por Radhakrishnan, el de “fi-

nalización del conocimiento”, es la posibilidad de pensar al 

término vedānta como haciendo referencia a un último 

acto cognoscitivo, último en el sentido de que luego de 

este ya todo es conocido y no queda nada más por conocer. 

Esta acepción constituye una de las preguntas presentes 

en las upaniṣad que se repite una y otra vez en los tratados 

de esta disciplina: “¡Oh Señor! ¿Conociendo qué cosa, todo 

esto llega a ser conocido?”5 (MUṆḌAKA-UPANIṢAD, 1.1.3). 

 
3  
4  
5 

3 El veda es un corpus de 
composiciones en el estadío 

más arcaico de la lengua 
sánscrita del cual tenemos 
registro, que constituyen la 

evidencia literaria más  
antigua de la India.  

4 Para un estudio más detal-
lado acerca de la discusión 
de los sentidos del término 
vedānta referimos al lector 

especialmente a el Vol. 2  
de la ya clásica obra de  

Sarvepalli Radhakrishnan,  
Indian Philosophy. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

5 / kasminnu bhagavo vijñāte 
sarvamidaṃ vijñātaṃ bhavati /. 



20  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Podemos sostener, sin miedo a equivocarnos, que la temá-

tica central de las upaniṣad (y por extensión del vedānta) 

es la naturaleza de la realidad, y que su problema funda-

mental es la relación entre ātman, el sí-mismo o ser parti-

cular, y brahman.6 Esta inquietud se traduce, especialmente 

en Rāmānuja, en el tratamiento de la relación entre tres 

principios ontológicos o tattva llamados brahman, puruṣa y 

prakṛti, a los cuales Tola y Dragonetti (2008, p. 450), así 

como muchos otros intérpretes, se refieren con los términos 

“dios”, “alma/almas individuales” y “mundo/materia”. Cabe 

señalar que el término puruṣa, cuyo significado literal es 

persona u hombre, en este contexto toma el carácter téc-

nico de ser un sustantivo colectivo que designa a la multi-

plicidad de seres conscientes individuales, es decir, a los 

seres particulares o ātman.  

Lo que interesa a nuestra presentación es que las distintas 

afirmaciones vertidas en las upaniṣad sobre estos princi-

pios parecen incluso contradictorias y por tanto han habi-

litado interpretaciones del vedānta diversas, llegando a 

presentar ontologías diametralmente opuestas. 

Śaṅkara (788-820 e.c.) establece el no-dualismo (advaita) 

que propone una identidad absoluta entre ātman y brah-

man, llegando al punto de sostener que realmente lo único 

que existe es el ser universal o brahman, que cobra las no-

tas de ser conocimiento puro desprovisto de toda cualidad 

o diferencia. Afirma que el ser particular es simplemente 

una sobreimposición ilusoria (adhyāsa) y temporaria, cau-

sada por la ignorancia (avidyā). Śaṅkara se hace fuerte en 

la caracterización del propio brahman como conciencia 

 
6 

6 Cfr. Dasgupta (1940); 
Radhakrishnan (1923);  

Deutsch (1973). 



21  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

(prajñānam brahma – Aitareya Upaniṣad, 3.3) y presenta 

al conocimiento (jñāna), puntualmente al conocimiento de 

la identidad absoluta entre el ser-propio (ātman) y el ser-

universal (brahman), como único medio (upāya) para la ob-

tención de brahman. 

La particularidad de la interpretación de Rāmānuja es que 

busca compatibilizar una empresa de carácter principal-

mente gnoseológico como es la del vedānta (la búsqueda 

por conocer a brahman, una entidad usualmente caracte-

rizada como abstracta) con los postulados teológicos de 

su propia confesión religiosa, el vaiṣṇavismo o culto a 

Viṣṇu, que propone la posibilidad de una relación personal 

recíproca entre este dios y los individuos. Si bien Bartley 

(2015, p.13) opina que “Rāmānuja (...) buscó armonizar los 

principios del culto de la bhakti con aquellos clásicos de la 

tradición vedāntica”, nosotros creemos que la tarea de 

Rāmānuja fue aún más radical, en el sentido de que su in-

tención no es realizar una “armonización” que busca hacer 

compatibles dos cosas diferentes, sino que más bien po-

dría ser entendida como una demostración de que el obje-

tivo final (puruṣārtha) del vedānta es el sostenido por la 

tradición de la bhakti, el reconocimiento de la intrínseca re-

lación tanto afectiva como de subsidiaridad entre ātman y 

brahman, y no la identificación absoluta que disuelve al 

primero en el último. 

Rāmānuja es partidario de una actitud conciliadora entre 

las dos posibilidades extremas, el monismo absoluto 

(kevalādvaita) y el dualismo (dvaita) sin posibilidad de me-

diación. Él sostiene que las upaniṣad deben ser leídas 

como presentando una única doctrina coherente, y la gran 

labor de su vida será otorgar una interpretación al vedānta 



22  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

que logre hacer eso, y que además sea compatible con la 

actitud teísta de la religión a la cual pertenece.  

Para esto: Rāmānuja propone la postura que ha llegado a 

ser conocida como viśiṣṭādvaita7 o no-dualismo cualifi-

cado. Esta interpretación sostiene que tanto los seres par-

ticulares como la naturaleza material constituyen un todo 

orgánico8 en el seno de brahman, y que deben ser enten-

didos como sus atributos, como los modos en los cuales 

existe el ser universal. Esta interpretación propone al 

mismo tiempo que las diferencias entre uno y otro son 

también efectivamente reales. El ser particular, el ātman, 

mantiene siempre su individualidad, pero es, junto con la 

materia, ontológicamente dependiente de brahman.  

Esta ontología propuesta por Rāmānuja, que podríamos 

llamar relacional, nos abre a la posibilidad de entender el 

conocimiento en una dimensión también relacional, donde 

se produce un encuentro entre el sujeto cognoscente y el 

objeto o sujeto conocido. Es en el nudo de esta relación 

cognoscitiva donde la afectividad tendrá un papel deter-

minante, la bhakti (devoción) es tematizada como un tipo 

especial de conocimiento en las últimas líneas de su 

Vedārthasaṃgraha. En este sentido, Bartley (2015, p.187) 

recupera la posición de Hardy en su artículo Ideology and 

Cultural Contexts of the Śrī Vaishnava Temple, quien sos-

tiene que lo que Rāmānuja realiza sería una reinterpreta-

ción de las ideas clásicas, que Hardy caracteriza como 

advaiticas, no-dualistas, del vedānta. Estas ideas “clási-

cas” sostendrían que el verdadero sí-mismo es esencial-

mente un conocedor (jñātṛ), y que el conocimiento es el 

 
7  
8  

7 Sobre viśiṣṭādvaita en  
general, referimos al lector a 
las obras de Chari (1994, 2007); 

Raghavachar (1976);  
Carman (1974). 

8 Cfr. Raghavan (1985). 



23  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

camino principal (incluso el único) para la liberación. La re-

interpretación de Rāmānuja sería sostener que el amor 

presente en la bhakti es un tipo particular de conocimiento 

(prītiśca jñānaviśeṣa eva). 

 

1. La presentación de la relación entre el  
conocimiento y la afectividad según Ram-Prasad 

En línea con lo afirmado por Hardy al sostener que las ideas 

clásicas del vedānta son esencialmente no-dualistas, se en-

cuentra la presentación de este tema realizada por Chakra-

varthi Ram-Prasad (2022) en su artículo The Happiness 

that Qualifies Nonduality: Jñāna, Bhakti, and Sukha in 

Rāmānuja’s Vedārthasaṃgraha. Allí Ram-Prasad sostiene 

que “el desafío para Rāmānuja es cómo reconciliar la unici-

dad ontológica con la relación amorosa y necesariamente 

diferenciada entre los humanos y lo divino” (2022, p. 14). 

Lo que Rāmānuja estaría intentando, según la lectura de 

Ram-Prasad, es la identificación de un sólo estado de con-

ciencia, la cognición de la no-dualidad que Ram-Prasad 

presenta como sinónimo del proyecto vedāntico in toto, 

con la experiencia cargada de emoción de la felicidad, la 

cual es para él la expresión del encuentro entre lo humano 

y lo divino. Para el filósofo anglo-indio, el punto central de 

la propuesta de Rāmānuja pasa por el hecho de que, si un 

mismo estado de conciencia pudiera ser a la vez cognitivo 

y afectivo, entonces tendríamos una “explicación acerca de 

cómo el enfoque devocional de un ser humano hacia Viṣṇu 

[Dios] puede al mismo tiempo ser la autorrealización de la 

identidad con brahman” (2022, p. 1). 



24  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

A nuestro juicio Ram-Prasad hace una excelente presenta-

ción del movimiento argumental realizado por Rāmānuja e 

identifica correctamente su núcleo: si concedemos que un 

contenido objetual está “saturado de carácter emocional en 

tanto los objetos son portadores de valencias emocionales” 

(2022, p. 5) entonces “tomar conciencia de un objeto es de 

alguna manera una orientación emocional hacia ese objeto” 

(2022, p. 5). El gran problema que encontramos en su tra-

bajo es que la motivación que le adjudica a Rāmānuja parte 

de una concepción que no se ajusta a lo que el filósofo y teó-

logo tamil del s. XI e.c. entiende por finalidad del vedānta. 

Para Rāmānuja la autorrealización de la identidad absoluta 

con brahman no sólo será una empresa infructuosa, sino 

también una intención prácticamente herética9.  

Como indicamos unas líneas más arriba, Ram-Prasad con-

sidera que la cognición de la no-dualidad es sinónimo del 

fin último del vedānta, sin duda tomando como parámetro 

de corrección la interpretación de las fuentes de este sis-

tema realizada por Śaṅkara. Debido a esto, para él 

Rāmānuja estaría de alguna forma tratando de compatibi-

lizar la propuesta de Śaṅkara con su propia lectura. Esto 

es a nuestro juicio una lectura que nuevamente no sigue lo 

explicitado por el teólogo vaiṣṇava. Rāmānuja no sólo 

abiertamente polemiza con Śaṅkara, sino que directa-

mente mediante una reductio ad absurdum sostiene que 

es imposible la cognición de la no-dualidad, pues esto sig-

nificaría, entre otras cosas, la ausencia total de distincio-

nes. Como vemos a partir de las conclusiones sostenidas 

en su bhāṣya (comentario) al Vedānta-sūtra, Rāmānuja 

 
9 

9 Para Rāmānuja, el intento de 
plantear una identidad absoluta 

entre ātman y brahman es di-
rectamente avaidika, palabra 

traducida aquí como “herética”, 
en el sentido de contraria a los 
veda, porque según Rāmānuja 
esto terminaría convirtiendo a 
brahman en el “asiento” de la 

ignorancia/error y contradi-
ciendo su carácter de perfecto. 
Consideramos que esta es una 
cuestión de suma importancia 

que debe ser investigada con la 
profundidad que la cuestión 

amerita. Para una explicación 
detallada de por qué esto sería 

así, referimos al lector  
especialmente a los §§40-50 
del Vedārthasaṃgraha, en la 
traducción de Van Buitenen 

(1956).  

 



25  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

ampliamente argumenta en contra de la posibilidad de la 

existencia de una entidad carente de distinciones. En la 

traducción de Thibaut (1966): “No hay prueba de una 

substancia indiferenciada” (1966, p. 40); “La percepción 

(pratyakṣa) prueba la diferencia” (1966, p. 41); “La percep-

ción no revela al mero ser” (1966, p. 44); “La pluralidad no 

es irreal” (1966, p. 46). Todas estas cuestiones también 

encuentran un tratamiento paralelo en los §§10-53 del 

Vedārthasaṃgraha. 

En otras palabras, para Rāmānuja lo real está siempre afec-

tado por determinaciones/diferencias. A partir de esto se sub-

raya que brahman, siendo real, está eterna e intrínsecamente 

afectado por esta estructura. Srinivasa Cari (1994, p. 61) in-

dica que para el sistema de Rāmānuja “brahman está siempre 

inseparablemente relacionado con el universo de seres sin-

tientes y entidades no sintientes” y que estos son sus “atribu-

tos inseparables”. Así como no podemos pensar en un 

brahman desprovisto de sus atributos, en el esquema rama-

nujeano se da por tierra con la posibilidad de la cognición de 

una identidad absoluta entre ātman y brahman, porque una 

entidad indiferenciada simplemente no puede existir. 

En este sentido recuperamos la caracterización realizada 

por Bartley (2015, p. 38): “Hay distinciones absolutamente 

reales (bhedaḥ pāramārthika) entre Dios y los sí-mismos 

individuales (jīva) (...) así como también entre los sí-mis-

mos entre sí, los cuales son irreducibles centros de con-

ciencia reflexiva e intencional”. 

Habiendo realizado estas indicaciones, pasamos ahora a la 

presentación realizada por el propio Rāmānuja de esta re-

lación, procurando realizar una lectura y traducción lo más 



26  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

ajustada y literal posible del texto sánscrito, con la inten-

ción de esclarecer lo propuesto por nuestro autor. Espera-

mos con esto también dejar en claro que lo que Rāmānuja 

intenta no es hacer compatible la cognición de la no-dua-

lidad con el establecimiento de una relación amorosa. Mu-

cho menos considera que el sentido último del vedānta es 

el conocimiento de la identidad absoluta entre el sí-mismo 

particular y brahman, sino más bien lo contrario y en el 

sentido inverso: el conocimiento de la relación de distin-

ción y filiación posibilitado por el estudio del vedānta es 

una propedéutica para la práctica devocional intencionada 

y cargada de afectividad que hace posible la cognición 

clara y distinta de brahman como un alter, como un otro 

con el cual el humano se encuentra profundamente ligado 

pero no al punto de borrarse toda distinción entre ambos, 

distinción que como señalamos, es justamente lo que 

posibilita la relación afectiva. 

 

2. La relación entre el conocimiento y la afectivi-
dad en el vedārthasaṃgraha de rāmānuja 

Sukthankar (1908, p.71) realiza una aclaración suma-

mente necesaria para comenzar a desarrollar este tema: 

“el conocimiento que los textos del vedānta prescriben no 

es el conocimiento del significado de sus oraciones, sino 

que es de la naturaleza de la meditación o comunión”.10 

Queda claro que esto es lo que Rāmānuja  tiene en mente 

cuando inmediatamente después de haber establecido 

mediante una extensa argumentación la identidad del 

brahman de las upaniṣad con Viṣṇu/Nārāyaṇa, pasa a una 

 
10  

10 El original inglés utiliza la 
palabra communion que aquí 

traducimos por “comunión” 
siendo conscientes de la 

carga semántica que esta 
palabra tiene en el español, 
en especial en lo relativo al 

sacramento cristiano. Deter-
minar la pertinencia de este 

uso de palabras en estos 
contextos es una cuestión 

necesaria, pero que escapa a 
la intención de este trabajo. 



27  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

explicitación de cómo obtener/conocer a brahman: a través 

de bhakti, o más específicamente para-bhakti11. Describe 

esta práctica de la siguiente manera:  

Y ha sido dicho que el medio para obtener a brahman 
es una bhakti superior que tiene la forma de una con-
centración (anudhyāna) sobre la percepción directa su-
mamente clara de lo querido/amado [que es] 
sobreabundante e ilimitado y que ha de ser lograda por 
la constancia en la bhakti promovida por la ejecución de 
los actos propios precedidos por el conocimiento de la 
realidad (tattva-jñāna) aprendido de los śāstra (Ved. 
Sam. §141).12 

Como vemos, esta práctica se inicia con anudhyāna, pala-

bra proveniente de la raíz √dhyā (contemplar, meditar, 

pensar), una práctica meditativa a veces entendida como 

concentración, un “pensar en”, recordar algo. El prefijo anu 

en este caso podría dar la idea de “en la dirección de” o 

“hacia”, haciendo que anudhyāna signifique una meditación 

o concentración direccionada, es decir intencional, aunque 

también podríamos seguir a Van Buitenen (1956, p. 296) 

quién toma el sentido de anu de “posterioridad” o “repeti-

ción” y traduce anudhyana por “rememorization”. En esta 

línea se encuentra también Rajagopala (1956, p. 213) que 

traduce el término como “constant meditation”. Srinivasa 

Cari (1994, p. 114) la describe como una “disciplina psico-

religiosa que debe ser practicada durante un largo período 

y que tiene sus estadios de desarrollo”. 

Lipner (1986, p. 113) recupera el parágrafo §139 del 

Vedārthasaṃgraha donde bhakti es equiparada con 

 
11 
12 

11 Consideramos que poner 
entre paréntesis momentá-

neamente la extendida forma 
de traducir bhakti como de-

voción puede ser conducente 
para comprender las caracte-
rísticas distintivas de aquello 
a lo cual se refiere Rāmānuja 

con el término bhakti. No 
porque esta traducción no sea 

acertada o útil, sino porque 
Rāmānuja entiende por bhakti 
no el significado general de la 

palabra “devoción” que la 
RAE brinda como: “1. f. Amor, 

veneración y fervor religio-
sos”, sino como una práctica 

específica, si se quiere, una 
“práctica devocional”.  

La práctica devocional que  
logra conocimiento de brahman 

es para-bhakti, la práctica 
devocional “superior”, que 

está más allá en el  
sentido de excelsa.  

12 brahma-prāpti-upāyaśca: 
śāstra-adhigata-tattva-

jñāna-pūrvaka-svakarma-
anugṛhīta-bhakti-niṣṭhā-

sādhya-anavadhika-atiśaya-
priya-viśadatama-

pratyakṣatā-panna-anu-
dhyāna-rūpa-parabhaktir 

eva-iti-uktam  
(Ved. Sam.: 141). 



28  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

upāsanā, en su traducción: “El más alto [conocimiento] es 

aquel por el cual el Imperecedero es conocido, el conoci-

miento que toma la naturaleza de bhakti, también llamado 

‘meditación’ (upāsanā)” y, lo que es aún más relevante 

para nuestro interés, nos dice también que este conoci-

miento es “caracterizado por la experiencia presentacional 

de brahman”. Bharadwaj (1958, p. 170) no tiene miramien-

tos en describir esto como un “estado en el cual el devoto ve 

a Dios cara a cara”. 

Bhakti entendida como anudhyāna o upāsanā es una prác-

tica cuya realización da lugar a la percepción directa (prat-

yakṣatā) del objeto sobre el cual se medita, de una forma 

sumamente clara y a la vez deseada, debido al afecto que 

se tiene por aquello sobre lo cual se medita, así como por 

la sensación producida por ese sujeto/objeto, que para 

Rāmānuja, como veremos en unos momentos, son la 

misma cosa. Bharadwaj (1985, p. 170) sostiene que 

Rāmānuja concibe la práctica de bhakti como “la continua 

y amorosa meditación en el amado”. Creemos que es útil 

para darnos una idea del tipo de acción que está aquí en 

juego, recuperar lo que también indica Bharadwaj (1985, 

p.171) cuando sostiene que Rāmānuja recolecta las distin-

tas formas en las cuales las upaniṣad estarían haciendo 

referencia a la práctica que constituye la bhakti: En la 

Śvetāśvatara (3.5) se la refiere en términos de conocer 

(√vid), en la Bṛhadāraṇyaka (2.4.5) como contemplar 

(ni-√dhyā), adorar (√upa-sad) y visualizar (√dṛś), en la 

Kaṭha (3.1) como concentrar (la mente) (√dhyā, dhyaya-

manaḥ) y en la Chāndogya (7.23.2) como recordar (√smṛ). 



29  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Es interesante señalar que esta práctica no sería contraria 

a la realización de los quehaceres o deberes propios, sino 

que como vimos líneas más arriba es “favorecida por la eje-

cución de los actos propios”, y que es posibilitada por el 

conocimiento de tattva, de la estructura ontológica de la 

realidad13 obtenido a partir del estudio de los śāstra (las 

composiciones pertenecientes a la tradición). 

Tras ofrecer esta descripción, Rāmānuja establece la rela-

ción entre la afectividad y el conocimiento señalando: “la 

palabra bhakti significa un tipo particular de amor (prīti), 

ese amor es un tipo particular de conocimiento”14. Inme-

diatamente después presenta una posible objeción a lo 

que está proponiendo, adjudicada a la opinión “mundana” 

(laukikāḥ), lo que la gente del común sostiene: que el sig-

nificado de prīti (amor) no es otra cosa que sukha (placer, 

bienestar) y que el placer que se alcanza a través de un 

conocimiento determinado es otro tipo de cosa.15 

Frente a esta posible objeción, Rāmānuja responde que 

“no es así” (naivam) ya que “ese determinado conocimiento 

por el que se alcanza [al placer/bienestar/felicidad 

(sukham)], ese conocimiento determinado es el propio pla-

cer (bienestar/felicidad)”.16 Nos interesa entonces dete-

nernos en la justificación de esta última afirmación: 

Esto es lo dicho: los conocimientos de los objetos 
caen ya sea bajo el estado de felicidad, de dolor o 
de lo intermedio, y estos [conocimientos] son deter-
minados [por uno de los tres estados] de acuerdo 

 
13 
14  
15  
16  

13  El conocimiento de la  
realidad (tattva-jñāna) es 
para Rāmānuja el conoci-
miento de la dependencia 

tanto de los seres conscien-
tes como de la materia  

inconsciente de brahman, 
por el hecho de ser modos o 

atributos (prakāra) en los 
cuales brahman existe y por 

ser brahman el núcleo  
más íntimo de ellos. 

 

   

14 / bhaktiśabdaś ca prītiviśeṣe 
vartate / prītiś ca jñānaviśeṣa eva /. 

 
 

15 / nanu ca sukhaṃ prītir  
ityanarthāntaram / sukhaṃ ca 

jñānaviśeṣasādhyaṃ  
padārthāntaram iti hi laukikāḥ /. 

 

 

 

 

16 / yena jñānaviśeṣeṇa 
 tatsādhyam ity ucyate sa  

eva jñānaviśeṣaḥ sukham /. 

 

 



30  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

con su objeto. Ya que el conocimiento, cuando de-
terminado por un objeto particular es querido por 
generar placer/felicidad, entonces él es el propio 
placer (sukhaṃ). No se percibe otra cosa que lo tras-
cienda y es tan solo por medio de él que ocurre la 
conducta que es ser feliz.17 

Como vemos aquí, Rāmānuja está equiparando la experien-

cia práctica de la felicidad, el estar feliz, con el conocimiento 

del objeto que la despierta. Hay especialistas que optan por 

un vocabulario de corte más gnoseológico y traducen cono-

cimiento por “cognición” (e.g. Van Buitenen, Ram-Prasad), 

explicando que la “cognición” de un objeto que despierta 

felicidad es felicidad en sí misma. Ram-Prasad (2022, p. 5) 

encuentra en este pasaje algo que adelantamos, el movi-

miento más “ingenioso” en la argumentación de Rāmānuja: 

Si otorgamos que el contenido objetual está saturado 
con un carácter emocional, debido a que los objetos son 
portadores de un valor emocional, entonces la cogni-
ción de un objeto es también de alguna manera una 
orientación emocional hacia ese objeto. 

Sin embargo, consideramos que lo que puede ser inge-

nioso en tanto movimiento de una argumentación filosó-

fica a veces puede ser más simple de entender si lo 

analizamos a la luz de nuestra propia experiencia. Tome-

mos por ejemplo el hecho de meramente pensar en un ser 

querido, una pareja, un familiar, un amigo; solamente con 

pensar en esa persona experimentamos cierta felicidad. Si 

lo encontramos sorpresivamente por la calle y tenemos 

 
17 

17/ etad uktaṃ bhavati viṣayajñānāni  
sukhaduḥkhamadhyasādhāraṇāni 

/ tāni ca viṣayādhīnaviśeṣāṇi 
 tathā bhavanti / yena ca  
viṣayaviśeṣeṇa viśeṣitaṃ 

jñānaṃ sukhasya janakam  
ity abhimataṃ tadviṣayaṃ 

jñānam eva sukhaṃ,  
tadatireki padārthāntaraṃ  

nopalabhyate / tenaiva 
sukhitvavyavahāropapatteś ca / . 



31  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

una percepción directa, lo primero que sentimos es felici-

dad, esa presencia es felicidad. 

Continúa Rāmānuja su exposición distinguiendo cuál es la 

particularidad que se da ya no en el conocimiento de cual-

quier objeto sino en el conocimiento de brahman: 

La capacidad de determinar el conocimiento [que se 
presenta] bajo la forma de un tal placer es relativa e 
inconstante en el caso de un objeto diferente de brahman 
pero [en el caso] de brahman es sobreabundante e ilimi-
tadamente firme. Se dice “brahman es dicha” (ānando 
brahman, Taitt. Up. 3, 6). Ya que el conocimiento tiene 
como forma propia al placer en virtud de la dependencia 
del objeto, brahman es por cierto placer (sukham).18 

Reparemos en el carácter permanente de la felicidad que 

el conocimiento de brahman implica. Rāmānuja cita la 

Taittīriya-upaniṣad donde la palabra para caracterizar a 

brahman es ānanda, una concepción de felicidad superior 

a sukha, que es lo que traducimos por placer/felicidad, 

pero que bien podría ser traducido como “bienestar”. Es in-

teresante la característica que cobra la felicidad cuando es 

brahman quien la produce, el ser sobreabundante e ilimi-

tadamente firme. Este carácter de constancia es graficado 

por Rāmānuja en su comentario a la śloka 9:34 de la 

Bhagavad-gītā con una imágen que Bharadwaj (1958, p. 169) 

recupera: la imagen del hilo que surge al verter el aceite 

de un recipiente a otro contenedor. Esto obviamente busca 

indicar que bhakti no es una mera ritualidad ocasional sino 

una praxis continua y sostenida de contemplación y amor 

por Dios. Continúa Rāmānuja argumentando: 

 
18  

18 evaṃvidhasukhasvarūpajñānasya 
viśeṣakatvaṃ brahmavyatiriktasya 

vastunaḥ sātiśayam asthiraṃ ca / 
brahmanas tv anavadhikātiśayaṃ 

sthiraṃ ceti / ānando brahmety 
ucyate / viṣayāyattatvāj  

jñānasya sukhasvarūpatayā  
brahmaiva sukham /. 



32  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Esto es lo declarado: ‘Ciertamente este es esencia19; ha-
biendo obtenido esa esencia, ese se hace dichoso’ (Tai-
ttirīya-upaniṣad 2.7). El significado de esto es: 
‘brahman ciertamente es felicidad (sukham)’, ‘habiendo 
obtenido a brahman llega a ser feliz”. La persona su-
prema [brahman], que en sí misma y por sí misma es la 
infinitamente deseable felicidad, se hace felicidad in-
cluso de otro porque su forma propia es idéntica al pla-
cer/felicidad. Aquel para el cual brahman es el objeto 
de conocimiento, ese llega a ser feliz.20 

Aquí Rāmānuja nuevamente está citando un pasaje de la 

Taittirīya-upaniṣad, cuyo significado luego explica para 

volver a realizar una equiparación entre el conocimiento de 

brahman y la experiencia de suprema y constante felici-

dad, justamente porque la esencia de brahman es una fe-

licidad infinitamente deseable e ininterrumpida. Esto nos 

permite volver sobre la descripción de bhakti en su sentido 

más excelso como anudhyāna, como la meditación/con-

centración intencionada, y especialmente sobre el hecho 

de que esta bhakti es precedida por el conocimiento de la 

realidad obtenido de los śāstra.  

En este punto consideramos pertinente destacar que in-

cluso una entidad caracterizada como “en sí misma la infini-

tamente deseable felicidad” incluye la característica de ser, 

consecuentemente, felicidad para otro. Vemos en esto algo 

sumamente interesante sobre lo cual no se suele reparar 

demasiado cuando se presenta el sistema filosófico de 

Rāmānuja, el hecho de que en su esquema valorativo la al-

teridad no es sólo una necesidad ontológica, sino que el ser 

felicidad para otro es considerado superior a ser uno mismo 

 
19  
20  

19  El término rasa que traduci-
mos aquí por “esencia” tiene 
como significado quizás más 

originario, “jugo”, y de  
ahí su ampliación hacia  
“sabor” y “gusto”. Este 

mismo término es también 
utilizado en el tratamiento 

indio clásico de la experiencia 
estética, para indicar las  

emociones o estados emocio-
nales que una determinada  

pieza artística despierta  
en el espectador. 

20 / tad idam āha raso vai saḥ 
rasaṃ hyevāyaṃ labdhvānandī 

bhavatīti brahmaiva  
sukham iti brahma labdhvā  

sukhī bhavatītyarthaḥ / 
 paramapuruṣaḥ svenaiva  

svayam anavadhikātiśayasukhaḥ 
san parasyāpi sukhaṃ bhavati 

/ sukhasvarūpatvāviśeṣāt / 
brahma yasya jñānaviṣayo 

bhavati sa sukhī  
bhavatītyarthaḥ / 



33  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

feliz, y siendo brahman por definición el ser absolutamente 

perfecto, necesita de un otro para brindarle felicidad. 

Para Rāmānuja tanto los seres conscientes como la mate-

ria inconsciente forman el cuerpo del cual brahman es el 

ātman, el “alma”. Por ser justamente brahman el núcleo 

central de todo el resto de entidades es que estas poseen 

la misma dignidad ontológica que él, son efectivamente 

reales, aunque dependientes para su existencia de brah-

man. A diferencia de lo que sostiene Śaṅkara, para quien 

tanto el universo material como las entidades conscientes 

son en última instancia ilusorias, Rāmānuja logra mediante 

su esquema interpretativo sostener la realidad de los indi-

viduos, y de todo otro objeto. Este es el conocimiento de la 

realidad aprendido de los śāstra, al cual el vedānta apunta 

según su interpretación y que nos dice que es necesario 

para la praxis de bhakti.  

Es por esto que también es compatible con los quehaceres 

propios de cada uno, puesto que, si se tiene esta compren-

sión y se ejercita la rememoración de las cualidades de 

brahman, no es necesario un retiro del mundo, sino que, 

incluso permaneciendo en las dinámicas naturales de la 

vida en sociedad, se obtiene la visión directa de brahman 

como el morador de toda entidad, consciente y no cons-

ciente. Rāmānuja no está negando la realidad de la expe-

riencia de nuestro día a día, en la cual nos relacionamos 

con sujetos y objetos y establecemos relaciones tanto 

afectivas como cognitivas con ellos, por el contrario, está 

elevando esta experiencia a la sacralidad de brahman. Sin-

tetiza estas ideas Van Buitenen:  



34  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

La principal contribución de Rāmānuja a la filosofía fue 
su insistencia en que el pensamiento discursivo es ne-
cesario en la búsqueda por parte de la humanidad de 
las verdades últimas, que el mundo fenoménico es real 
y que provee conocimiento real, y que las exigencias de 
la vida diaria no son perjudiciales o siquiera contrarias 
a la vida del espíritu.21  

 

Consideraciones finales  

Consideramos que la propuesta de Rāmānuja puede ser 

entendida como una ontología relacional, donde cosas y se-

res solo existen en relación con otros, en este caso en relación 

con brahman. No es extraño por tanto que la afectividad esté 

íntimamente relacionada con el conocimiento, puesto que 

ambas esferas están signadas por una misma condición: la 

presencia de la alteridad. Incluso el conocimiento del ser-

propio (ātma-jñana) es en Rāmānuja un acto relacional, 

puesto que la identidad se reconoce como subsidiaria (śeṣa) 

del principal (śeṣin), es decir como dependiente de 

brahman, núcleo íntimo y último de todo cuanto existe. 

Si, como afirma Rāmānuja, la forma propia de brahman no 

es distinta del placer/felicidad (sukhasvarūpatvāviśeṣāt), y 

la felicidad no es otra cosa que la presencia del objeto que 

la genera, cada vez que experimentamos felicidad, al menos 

en cierta forma, estamos conociendo o estamos en presen-

cia de brahman. No obstante, Carman (1974, p. 113) realiza 

una aclaración importante sobre esto: 

 
21 

21 Cfr. Van Buitenen (2021). 



35  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

[Rāmānuja] compara a brahman con la felicidad de los 
sí-mismos finitos (...) es importante notar que esta cua-
lidad de brahman es una magnificación infinita de lo 
que es lo más puro en todos los objetos, no sólo en 
otros sí-mismos finitos; pero, por otro lado, cualquier 
felicidad verdadera del sí-mismo finito es derivada de 
la fuente de felicidad suprema. 

Al practicar para-bhakti (la práctica devocional superior), 

es decir, perseverar en el ejercicio consciente e intencio-

nado de la meditación o concentración en la relación que 

el ser propio (ātman) mantiene con brahman, posibilitado 

por la información que la tradición brinda sobre esa rela-

ción, se nos promete una percepción directa extremada-

mente clara y colmada de afectividad positiva de brahman. 

Concluimos entonces que para Rāmānuja experimentar la 

más absoluta y constante felicidad y conocer a brahman 

son una y la misma cosa. 

 

 

Martín Emilio Rosana 

Profesor de sánscrito de la Facultad de Filosofía 
 y Letras de la Universidad de Buenos Aires. 

https://orcid.org/0009-0002-0255-3680 
  



36  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Referencias 

BARTLEY, Christopher. The Theology of Ramanuja: Realism and Religion. London: Routledge, 2015. 

BHARADWAJ, Krishna Datta. Philosophy of Ramanuja. New Delhi: Shankar Lal Charitable Trust 
Society, 1958. 

CARMAN, John Braisted. The theology of Rāmānuja: an essay in interreligious understanding. 
New Haven: Yale University Press, 1974. 

CHARI, S.M. Srinivasa. Vaishnavism, Its Philosophy, Theology & Religious Discipline, Delhi: 
Motilal Banarsidass, 1994. 

CHARI, S.M. Srinivasa. The Viśiṣṭādvaita of Rāmānuja. Delhi: Motilal Banarsidass, 2007 

DASGUPTA, Surendranath. A History of Indian Philosophy, Volume III. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1940. 

DEUTSCH, Eliot. Advaita Vedānta: A Philosophical Reconstruction. Honolulu: University Press 
of Hawaii, 1973. 

LIPNER, Julius. The face of truth: a study of meaning and metaphysics in the Vedantic theology 
of Ramanuja, London: The Macmillan Press, 1986. 

RADHAKRISHNAN, Sarvepalli. Indian Philosophy. London: Allen & Unwin, 1923. 

RAGHAVACHAR, Sri Srinivasa. The Philosophy of Rāmānuja. Mysore: Ramakrishna Institute of 
Moral and Spiritual Education, 1976. 

RAGHAVACHAR, Sri Srinivasa. Vedharta Sangraha of Ramanujacarya. Mysore: Ramakrishna, 1978. 

RAGHAVAN, S .A. Viśiṣṭādvaita. Tirupati: T.T. Devasthanams Press, 1985. 

RAJAGOPALA AYYANGAR, M. R. Vedartha Sangraha of Sri Ramanuja. Kumbakonam: Cauveri 
Colour Press, 1956. 

RĀMĀNUJA. The Gitabhashya of Ramanuja. Translated into English by M. R. Sampatkumaran. 
Bombay: Ananthacharya Indological Research Institute, 1985. 

RAM-PRASAD, Chakravarthi. The Happiness that Qualifies Nonduality: Jñāna, Bhakti, and Sukha 
in Rāmānuja’s Vedārthasaṃgraha. International Journal of Hindu Studies. v.27, n.2, pp. 237-
252, 2022. 

SUKHTANKAR, Vasudev Anant. The Teachings of Vedānta according to Rāmānuja. Bonn: 
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität, 1908. 

THIBAUT, George. The Vedanta-Sutras with the commentary of Ramanuja, Sacred Books of the 
East, vol. 48, Delhi: Motilal Banarsidass, 1966. 



37  CONOCIMIENTO, AFECTIVIDAD Y BHAKTI 
MARTÍN EMILIO ROSANA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

VAN BUITENEN, Johannes. Ramanuja’s Vedarthasamgraha. Poona: Deccan College, 1956. 

VAN BUITENEN, Johannes. Rāmānuja. Encyclopedia Britannica (2021, January, 1).  
In: https://www.britannica.com/biography/Rāmānuja. 

 

 

 



 

https: //doi.org/10.5281/zenodo.18377245  
 

 

TA R K A  
V.1 / N. 2 
 

 

 

 

 

Sobre as cidades não excelentes  
de Alfarabi  

On the not excellent cities of Alfarabi  

Alexandre Chareti  

 

 

RESUMO 

O objetivo deste texto é abordar a diversidade 
de práticas viciosas que fundamentam as confi-
gurações de cidades não excelentes no Livro 
dos princípios das opiniões dos habitantes d'A 
cidade excelente, do filósofo Abu-Nasser 
Muhammad Alfarabi (874-950 d.C.). Conhecida 
como A Cidade Excelente, essa obra tardia na 
trajetória filosófica de Alfarabi, harmoniza as-
pectos do pensamento de Aristóteles, do plato-
nismo e de outras doutrinas que — combinadas 
a uma série de inovações — fundam uma tradi-
ção entre os pensadores de língua árabe do pe-
ríodo pré-moderno. A caminho de reconhecer os 
tipos de cidades não excelentes, acompanhare-
mos Alfarabi por sua descrição do princípio 
do Universo, da existência, dos astros, da vida 
na Terra, da alma humana, das virtudes e vícios, 
até o ideal de cidade excelente. 

PALAVRAS-CHAVE  

Alfarabi; Cidade Excelente; filosofia árabe. 

ABSTRACT 

The aim of this text is to address the diversity of 
vicious practices underlying the configurations of 
non-excellent cities, as presented in The Book of 
the Principles of the Opinions of the Inhabitants 
of the Excellent City by the philosopher Abu Nasr 
Muhammad Alfarabi (874–950 CE). Known as 
On the Perfect State, this later work in Alfarabi's 
philosophical trajectory harmonizes aspects of 
Aristotelian thought, Platonism, and other doc-
trines that —combined with a series of innova-
tions— ground a tradition among Arabic-speak-
ing thinkers of the pre-modern period. In the pro-
cess of identifying the types of non-excellent 
cities, we will follow Alfarabi through his de-
scriptions of the principle of the universe, ex-
istence, the stars, life on Earth, the human soul, 
virtues and vices, and finally, the ideal of the 
excellent city. 

KEYWORDS 

Alfarabi; Excellent City; Arabic philosophy. 
 
 

  



39  SOBRE AS CIDADES NÃO EXCELENTES DE ALFARABI 
 ALEXANDRE CHARETI 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

 

1. Introdução 

Esse texto é o resultado de um estudo sobre a tese de 

livre docência do professor Miguel Attie Filho, na qual 

traduz e comenta o Livro dos princípios das opiniões dos 

habitantes d'A cidade excelente1, do filósofo Abu-Nas-

ser Muhammad Alfarabi (874-950 d.C.). Nessa obra, co-

nhecida pelas formas reduzidas A Cidade Excelente ou 

A Cidade Virtuosa, além de uma reflexão de caráter filo-

sófico-político, como seu título poderia indicar, Alfarabi 

atualiza elementos da filosofia dos antigos em uma cos-

mologia que fundamenta a origem do Universo, da exis-

tência, da alma humana e dos agrupamentos sociais.2 As 

cidades aqui são também imagens dos coletivos de tipos 

humanos idealizados, e a cidade mais excelente é aquela 

habitada pelas almas dedicadas ao alcance da felicidade 

por meio da faculdade racional. Nessa perspectiva, inte-

lectos aperfeiçoados desenvolvem modos considerados 

excelentes que levam à cidade excelente, onde as almas 

tocam o divino, a causa primeira, aprimoram-se e realizam 

a felicidade. O destaque desse artigo, porém, é a diversi-

dade de práticas corrompidas que fundamentam as confi-

gurações de cidades não excelentes descritas por Alfarabi. 

 

2. O ser primeiro flui em si até a matéria 

O ponto de partida de Alfarabi, a criação de seu universo 

filosófico em A Cidade Excelente, é uma formulação sobre 

 
1.  
2  

1 Posteriormente publicada 
no livro: ALFARABI.  
A Cidade Excelente.  

Tradução, introdução e 
notas por Miguel Attie. São 
Paulo: Attie Editora. 2019. 

 

 

 

2  Segundo Ter Reegen e 
Silva (2007, p. 217), “para 
este filósofo, só a partir do 
conhecimento da estrutura 

dos corpos celestes pode ser 
compreendida a organização 

da cidade, isto é, o mundo 
dos homens. Em outras pa-

lavras, é por meio do conhe-
cimento do Universal — que 

só pode ser realizado pela 
razão humana — que se 

obtém as normas e regras 
para governar a sociedade”. 



40  SOBRE AS CIDADES NÃO EXCELENTES DE ALFARABI 
 ALEXANDRE CHARETI 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

o existente primeiro3. Diz ele na frase que dá início ao livro: 

“O existente primeiro é a causa primeira da existência de 

todos os demais existentes. Ele é isento de todos os modos 

de insuficiência” (ALFARABI, 2011, p. 45). Caracteriza-se, 

então, essa existência como a mais excelente e perfeita, 

eterna, e uma vez que nada a gerou, apenas dela emanam 

todas as outras existências. Nos primeiros capítulos do li-

vro, o existente primeiro é qualificado como uno, indivisí-

vel, sem oposto, indefinível e, sendo essencialmente ima-

terial, conclui-se que ele é puramente inteligência. Sobre 

esse último aspecto Alfarabi afirma: 

Agora, dado que ele não é matéria nem possui matéria 
de maneira alguma, então, pela sua substância, ele é in-
teligência em ato. Pois, aquilo que a forma possui, que a 
impede tanto de ser inteligência como de inteligir em 
ato, é [ justamente] a matéria na qual a coisa existe. Ora, 
quando a coisa, em sua existência, não tem necessidade 
de matéria, então, tal coisa é — pela sua substância — in-
teligência em ato. Eis aí o caso do primeiro. Ele é, portanto, 
uma inteligência em ato (ALFARABI, 2011, p. 58-59). 

Inicia-se, então, a processão de todos os existentes. O pri-

meiro existente intelige a si mesmo, de modo que desse 

ato emana a existência do segundo existente, também in-

corpóreo e inteligência em ato que intelige sua essência ao 

inteligir o primeiro, decorrendo disto a existência de um 

terceiro existente, por cuja substanciação de essência de-

corre o primeiro céu. Assim, sucessivamente, fluem as es-

feras no interior do existente primeiro, em um processo 

pelo qual inteligem a própria essência e algo do primeiro, 

 
3. 

3 Sobre a manipulação de 
elementos dos pensamentos 
aristotélico e neoplatônico 

na concepção da causa 
primeira de Alfarabi,  

cf. Silva, 2015. 



41  SOBRE AS CIDADES NÃO EXCELENTES DE ALFARABI 
 ALEXANDRE CHARETI 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

tendo como resultado esferas correspondentes aos astros, 

até a décima primeira inteligência. 

Esses existentes que computamos são aqueles que, em 
suas substâncias, obtiveram suas mais excelentes 
perfeições desde o princípio. Porém, a existência deles é 
interrompida nas duas, [isto é,] na esfera da Lua e na 
décima primeira inteligência (ALFARABI, 2011, p. 85-86). 

Os existentes são posicionados por Alfarabi conforme sua 

proximidade à existência primeira, do mais externo ao mais 

interno, em graus de excelência do mais alto ao mais baixo. 

De um ato em que emanam da primeira, eles resultam dez 

outras inteligências correspondentes às esferas dos as-

tros: a segunda inteligência é o primeiro céu; a terceira in-

teligência, a esfera das estrelas fixas; a quarta inteligência, 

a esfera de Saturno; a quinta inteligência é a esfera de Jú-

piter; a sexta inteligência, a esfera de Marte; a sétima inte-

ligência é a esfera do Sol; a oitava inteligência, a esfera de 

Vênus; a nona inteligência, a esfera de Mercúrio; a décima 

inteligência é a esfera da Lua; e a décima primeira inteli-

gência é o mundo sublunar. 

Abaixo da esfera da Lua, no mundo sublunar, surge a ma-

téria, por um dispositivo não muito evidente. Os quatro 

elementos — água, ar, fogo e terra — são a base para a 

constituição dos corpos sublunares4. Da combinação des-

ses elementos formam-se estruturas complexas, que por 

sua vez combinam-se formando corpos ainda mais com-

plexos, como os vegetais e os animais, até formarem o or-

ganismo humano, superior entre as formas da matéria. 

 
4 

4 Segundo Jaqueline Del 
Nero (2009, p. 49),  

“Aristóteles introduzira um 
quinto elemento, o éter, 

sendo esse o elemento do 
qual os astros seriam feitos. 

Alfarabi deliberadamente 
abandona o dogma peripaté-

tico substituindo-o pela  
‘essência espiritual inteligível’ 
neoplatônica, a noēte hylē, 

fazendo-a tornar-se a causa 
dos quatro elementos  

citados acima”. 



42  SOBRE AS CIDADES NÃO EXCELENTES DE ALFARABI 
 ALEXANDRE CHARETI 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Esses corpos materiais mais complexos ainda carregam 

uma pequena parcela do inteligível: a alma. 

Segundo Alfarabi, as existências acima da esfera da Lua 

são excelentes em suas inteligências imateriais, mas, no 

entanto, as existências sublunares, que são compostas 

pela matéria, são as mais imperfeitas.5 

 

3. A alma humana e a busca da felicidade 

Formado o organismo humano complexo, pela combinação 

dos elementos fundamentais, Alfarabi passa à descrição 

das faculdades que compõem a alma humana, em uma re-

leitura do De Anima, de Aristóteles.  

A primeira faculdade humana, diz Alfarabi, é a nutritiva. 

Após ela, constituem-se os cinco sentidos — o tato, o pa-

ladar, o olfato, a audição e a visão — e o apetite — uma 

faculdade que aproxima ou afasta os indivíduos daquilo 

que desejam ou repugnam. Somente, então, desenvolve-

se a faculdade imaginativa, que fixa na alma as formas 

captadas pelos sentidos, e a faculdade racional, por meio 

da qual o sujeito pode inteligir os inteligíveis. 

Dada a ocorrência do homem, o que nele primeiramente 
ocorre é a faculdade por meio da qual ele se nutre, isto é, 
a faculdade nutritiva. Depois dessa, [se dá] a faculdade 
por meio da qual ele sente o tangível — tal como o calor, 
o frio, e outros mais —, [a faculdade] por meio da qual ele 
sente os sabores, [a faculdade] por meio da qual ele 
sente os odores, [a faculdade] por meio da qual ele sente 
os sons, e aquela [faculdade] por meio da qual ele sente 

 
5  

5 Sobre essa formulação,  
Catarina Belo (2018, p. 42-43) 
explica que “ao iniciar a des-

crição do mundo sublunar, 
Alfarabi introduz a distinção 

aristotélica entre os dois 
mundos: enquanto o mundo 

celeste é incorruptível e 
eterno, apresentando  

movimentos regulares e 
necessários, o mundo  

sublunar é corruptível, e é o 
domínio da geração e da 
corrupção, ou seja, nele os 

seres nascem e morrem”. 



43  SOBRE AS CIDADES NÃO EXCELENTES DE ALFARABI 
 ALEXANDRE CHARETI 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

as cores e todos os visíveis como, por exemplo, os raios. 
Juntamente com os sentidos — e por meio deles — há a 
ocorrência de uma apetência de desejo ou de repúdio, em 
vista daquilo que é sentido. Em seguida, depois dessa 
[faculdade], há nele a ocorrência de uma outra faculdade, 
por meio da qual é armazenado aquilo que, a partir dos 
sensíveis, foi delineado em sua alma — depois que [os 
sensíveis] desapareceram do campo de observação 
dos sentidos. Esta é, pois, a faculdade imaginativa, a 
compor os sensíveis uns com os outros e a dissociar 
uns dos outros — composições e dissociações diver-
sas, algumas das quais são enganosas, enquanto que 
outras são verídicas. Vincula-se a esta [faculdade], 
uma apetência referente ao que é imaginado. Em se-
guida, depois dessa [faculdade], há no [homem] a 
ocorrência da faculdade racional, por meio da qual ele 
pode inteligir os inteligíveis, por meio da qual ele 
discerne o belo e o vil e, por meio da qual, as artes e 
as ciências são possíveis. Igualmente, vincula-se a 
esta faculdade uma apetência que se refere ao que é 
inteligido (ALFARABI, 2011, p. 122-124). 

Assim, além dos sentidos externos, Alfarabi descreve as 

faculdades que compõem os sentidos internos da alma, 

dentre as quais destaca-se a faculdade racional6. Nos hu-

manos, entretanto, dada sua condição material, não há na-

turalmente uma inteligência em ato, mas em potência, 

como uma disposição a receber as impressões dos inteli-

gíveis. Para que a inteligência passe da potência ao ato, ou 

seja, para que o indivíduo possa inteligir, é necessária a in-

fluência de alguma inteligência que esteja em ato. 

Com efeito, os inteligíveis que estão em potência tornam-
se inteligíveis em ato [só] quando forem efetivamente 

 
6  

6 Uma configuração mais  
detalhada das faculdades  

da alma humana é apresen-
tada pelo filósofo Ibn Sina  

(980-1037 d.C.), o Avicena,  
no seu Livro da Alma  

(IBN SINA, 2010).  
Segundo Ibn Sina,  

os sentidos internos da  
alma humana são descritos  

da seguinte forma:  

(I) fantasia, ou sentido comum  
– recepciona, por meio das es-

sências, as formas impressas 
nos cinco sentidos externos; 

(II) imaginação, ou formativa 
– conserva aquilo que o 
sentido comum recebeu  

dos cinco sentidos;  

(III) imaginativa, ou cogitativa 
– compõe formas que estão na 

imaginação com outras, associ-
ando-as, dissociando-as;  

(IV) estimativa – percebe in-
tenções não sensíveis nos 

sensíveis particulares;  

(V) conservadora das intenções;  

(VI) rememorativa das intenções;  

(VII) intelecto prático, ou ope-
rativo – princípio motor para 
o corpo, exerce observância 

em relação à apetitiva, à ima-
ginativa, à estimativa e a si 

mesma, prevalecendo sobre 
as outras, sob domínio  

da faculdade teórica;  

(VIII) intelecto teórico – em 
contato com a inteligência 

ativa, impressiona-se com as 
formas universais abstraídas 

com base na matéria. 



44  SOBRE AS CIDADES NÃO EXCELENTES DE ALFARABI 
 ALEXANDRE CHARETI 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

feitos inteligíveis em ato para um intelecto. Agora, eles 
têm necessidade de que uma outra coisa os passe da po-
tência até se tornarem “em ato”. Ora, o agente que os 
passa da potência ao ato é uma certa essência cuja subs-
tância é ser uma inteligência que esteja em ato, separada, 
pois, da matéria. Essa inteligência dá ao intelecto hílico, 
que em potência é um intelecto, alguma coisa como 
ocorre no caso da luz que o Sol dá para a visão — pois o 
caso do intelecto hílico é como o caso do Sol com a visão 
(ALFARABI, 2011, p. 146). 

Pela ação, portanto, da inteligência ativa, localizada na es-

fera da Lua, no momento em que a inteligência humana se 

faz de potência em ato, o inteligível que concerne aos indi-

víduos torna-se também de potência em ato. Essa inteli-

gência pura, que permite a intelecção humana, só pode ser 

uma inteligência ativa que, por sua capacidade de tornar 

um inteligível de potência em ato, funciona como intelecto 

agente para os humanos.  

Para Alfarabi, o desenvolvimento da faculdade racional, 

por meio do ato de inteligir, é o que aproxima os seres hu-

manos das esferas celestes e, consequentemente, da exis-

tência primeira. Assim, pelo aperfeiçoamento do intelecto, 

os humanos estabelecem relação com a inteligência ativa, 

completando sua excelência, o que ele considera a realiza-

ção da felicidade. Essa ideia tem por base o princípio de 

que o desenvolvimento da razão seria o modo pelo qual os 

indivíduos estariam mais próximos do divino, a inteligência 

em ato, distanciando-se, desse modo, das imperfeições 

materiais: e isso seria a felicidade. 

A realização dos inteligíveis primeiros é, para o homem, 
assim, seu primeiro aperfeiçoamento. Todavia, esses 



45  SOBRE AS CIDADES NÃO EXCELENTES DE ALFARABI 
 ALEXANDRE CHARETI 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

inteligíveis somente foram [aí] colocados para que [o 
homem] sirva-se deles em vista de alcançar seu aperfei-
çoamento último. Ora, isso é a felicidade, ou seja — no 
que tange à perfeição da existência — que a alma do 
homem se torne tal como aquilo que, em sua estrutura, 
não necessita de matéria, vindo a se reunir às coisas 
isentas de corpos, e vindo a se reunir às substâncias 
separadas da matéria, permanecendo nesse estado 
para sempre, ainda que seu grau seja inferior ao grau 
da inteligência ativa (ALFARABI, 2011, p. 153). 

É importante, neste ponto, destacar que Alfarabi en-

tende que as ações procedentes das predisposições e 

dos hábitos intelectuais e voltadas para a busca da feli-

cidade são virtudes — não um bem em razão de si 

mesmo, mas apenas em razão da felicidade. Por outro 

lado, são consideradas más as ações contrárias à busca 

da felicidade, que procedem de disposições e hábitos 

que não têm por finalidade o desenvolvimento da facul-

dade racional, mas de outras faculdades consideradas 

menos nobres. Quanto à faculdade racional, Alfarabi a 

percebe como duas, uma prática e uma teórica, de modo 

que a primeira serve à outra, que por sua vez não é su-

bordinada a nenhuma parte, sendo dedicada ao alcance 

da felicidade7. Assim, o indivíduo que concebe a felici-

dade como finalidade e desejo e que por meio da facul-

dade racional — ajudada pela imaginativa e pelos senti-

dos — deduz o que fazer para alcançá-la, e de fato exe-

cuta essa ação, terá suas ações consideradas boas. 

 

 
7  

7  Segundo Catarina Belo 
(2018, p. 47), “é a acção 

contemplativa humana que 
leva à felicidade humana, 
que é um fim em si mesmo.  
A felicidade não é compa-

tível com os vícios, mas 
exige a prática das virtudes. 
Assim, para Alfarabi, a fe-
licidade tem uma compo-
nente teórica e uma com-

ponente prática. Em todas 
as actividades, teóricas ou 
práticas, das várias facul-

dades, a vontade e a incli-
nação têm um papel deter-

minante, num modelo  
voluntarista bastante 

acentuado. O principal mo-
tivo por detrás da inclina-

ção ou apetição é uma 
clara ideia da felicidade e 

dos meios para a obter. 
Com a felicidade em vista, 
o ser humano pode mover 
todas as suas faculdades 

para a obter”. 



46  SOBRE AS CIDADES NÃO EXCELENTES DE ALFARABI 
 ALEXANDRE CHARETI 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

4. A cidade excelente e suas contrárias 

Um ser humano tem em sua estrutura várias necessidades 

que não conseguem ser satisfeitas isoladamente. Desse 

modo, a convivência em sociedade é a chave para a conso-

lidação das etapas que o indivíduo precisa implementar no 

sentido de conquistar a mais alta excelência e, por isso, for-

mam-se os agrupamentos sociais. Dentre esses agrupa-

mentos, há os perfeitos e os imperfeitos. Quando os sujei-

tos cooperam na busca por desenvolver suas faculdades 

racionais a fim de suprir as condições para se alcançar a 

felicidade, eles vêm a habitar a cidade excelente.  

Dessa maneira, a cidade que se estabelece sob um agru-
pamento em que a cooperação está em consonância com 
as coisas por meio das quais se alcança a felicidade é, re-
almente, a cidade excelente; o agrupamento no qual se 
coopera no sentido de se alcançar a felicidade é o agru-
pamento excelente; a nação na qual todas as cidades co-
operam em consonância com aquilo por meio do que se 
atinge a felicidade é a nação excelente; do mesmo modo, 
a população excelente somente dar-se-á caso as nações 
que nela se encontrem cooperem em consonância com o 
intuito da felicidade (ALFARABI, 2011, p. 172). 

Segundo Alfarabi, é de extrema relevância para o desenvol-

vimento da cidade excelente o comando de um líder, o mais 

excelente e perfeito entre os indivíduos, que, pela força de 

seus atos, considerados bons, guiaria os habitantes da ci-

dade à felicidade8. Esse sujeito seria reconhecido por doze 

qualidades, que representam virtudes dentre as quais a 

proeminente, para o comando da cidade, seria a sabedoria. 

 
8  

8  Francisca Galiléia Pereira 
da Silva argumenta que  

Alfarabi, tendo em mente a 
heterogênea comunidade 

islâmica de seu tempo, pro-
põe que a excelência do  
líder teria por caminhos 

tanto a filosofia, na figura 
do líder filósofo, como a re-
ligião, liderada pelo profeta. 

Nesse sentido, ela afirma 
que “para al-Farabi a filo-

sofia é o caminho que con-
duz o homem à Verdade  

e, por conseguinte, à felici-
dade. No entanto, [...] nem 
todos conseguem atingir a 

Falsafa [...]. Com isso, entra 
em cena a faculdade imagi-

nativa onde se mesclam  
as imagens e as sensações 

advindas da faculdade  
sensível [...]. O que deve ser 
entendido é que estes sím-
bolos que al-Farabi coloca 
como produtos da faculdade 

imaginativa formam, segundo 
sua tese, o universo da Reli-
gião” (SILVA, 2008, p. 190). 



47  SOBRE AS CIDADES NÃO EXCELENTES DE ALFARABI 
 ALEXANDRE CHARETI 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Ora, quando isso se realiza em cada uma das duas partes 
de sua faculdade racional, ou seja, a teórica e a prática e, 
em seguida, em sua faculdade imaginativa, esse é o ho-
mem sobre quem recai a inspiração. Deus — exaltado e 
glorificado seja — é quem o inspira por intermédio da in-
teligência ativa sendo que, aquilo que flui de Deus — 
bendito e exaltado seja —, em direção da inteligência 
ativa, flui da inteligência ativa para seu intelecto passivo 
por intermédio do intelecto adquirido e, em seguida, para 
sua faculdade imaginativa. É devido a isso que flui da [in-
teligência ativa] para seu intelecto passivo que ele [se 
torna] sábio, filósofo e intelectualmente completo; e de-
vido ao que flui dessa [inteligência] para sua faculdade 
imaginativa em referência aos particulares, ele [se torna] 
profeta, anunciador daquilo que será e narrador do 
agora, dada uma existência que intelige, nele, o divino 
(ALFARABI, 2011, p. 182). 

Alfarabi argumenta, então, que os reis das cidades exce-

lentes, nas suas diversas épocas, são como se fossem uma 

alma única, um único rei. Desse mesmo modo, muitos de-

les vivendo ao mesmo tempo em uma cidade, ou em mui-

tas, caracterizam um agrupamento deles como um único 

rei, uma só alma. Assim também ocorreria com os outros 

graus de habitantes da cidade que, embora sucedam-se 

em épocas diversas, são como uma única alma. Com esse 

desdobramento, Alfarabi dá um passo importante no sen-

tido da abrangência permitida à sua concepção. Ao afirmar 

que os indivíduos de qualquer época e lugar que estives-

sem em um mesmo grau de excelência habitariam uma 

mesma cidade, por meio de suas almas, o filósofo permite 

a compreensão de que sua formulação retrata cidades que, 



48  SOBRE AS CIDADES NÃO EXCELENTES DE ALFARABI 
 ALEXANDRE CHARETI 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

além das reais, são também representações das virtudes 

humanas, como cidades ideias de almas9. 

De todo modo, se a cidade de alma não ocupa nem 
tempo nem espaço e se a excelência política é a exce-
lência dos nobres inteligíveis, então a cidade exce-
lente real se funda quando um comandante primeiro a 
rege sob tais princípios. Mas, quando esse coman-
dante passa, sua alma se reúne, sem perder sua indi-
vidualidade, com as almas daqueles que estão no 
mesmo grau de excelência. O paradigma que rege a 
excelência, como se viu, é a sabedoria, requisito básico 
para o comando perfeito de uma cidade. Assim, se a 
sabedoria é o fundamento da excelência política, é — 
também — do ponto de vista da alma, sua cidade mais 
perfeita. Os reis excelentes, os profetas excelentes, os 
filósofos excelentes, os habitantes excelentes, todos vi-
vem na cidade da sabedoria da alma, ainda que não vi-
vam na cidade excelente real (ATTIE FILHO, 2011, p. 207). 

Alfarabi estabelece uma relação entre os princípios que 

considera valorosos e a constituição da cidade excelente, 

que assume uma segunda dimensão, além da realidade 

material, uma cidade ideal “da sabedoria”, composta de al-

mas excelentes. Os habitantes dessa cidade são aqueles 

que têm ciência da causa primeira e de seus atributos, das 

coisas separadas da matéria e de seus graus e atributos 

até chegar à inteligência ativa, conhecendo também as 

substâncias celestes e, abaixo delas, os corpos naturais 

que se engendram e se corrompem, assim como a geração 

dos seres humanos, as faculdades da alma, e como a luz 

da inteligência ativa flui sobre elas até realizar os 

 
9  

9  Em uma terceira compre-
ensão, a cidade excelente 

pode ainda referir-se ao lo-
cal habitado pelas almas 
após a morte. Sobre essa 

perspectiva, afirma Catarina 
Belo (2018, p. 52) que “o 

objectivo da cidade é pro-
porcionar o exercício das 

virtudes que levam à felici-
dade nesta vida e na vida 

após a morte. Tal como vá-
rios estudiosos notaram, 

Alfarabi menciona apenas a 
imortalidade da alma, e não 
a ressurreição do corpo [...] 

Segundo Alfarabi, após a 
morte, a alma separa-se do 

corpo. Porém, cada alma 
adquire características úni-

cas nesta vida devido às 
virtudes ou aos vícios que 

praticou, e devido à ligação 
a um corpo particular. As-
sim se justifica a sobrevi-
vência da alma individual 

depois da morte (algo que 
seria negado posterior-

mente por Averróis, que 
defendia a união ou fusão 

com um único intelecto 
após a morte)”. 



49  SOBRE AS CIDADES NÃO EXCELENTES DE ALFARABI 
 ALEXANDRE CHARETI 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

inteligíveis primeiros. Por fim, os habitantes da cidade 

excelente devem ter conhecimento do comandante pri-

meiro, reconhecer a cidade excelente e seus habitantes, 

a felicidade que suas almas alcançam, e saber distinguir 

essa cidade das não excelentes, suas contrárias, habita-

das pelas almas não excelentes. 

Uma vez que o aperfeiçoamento das faculdades humanas 

por meio de valores e hábitos bons, dado o seu fim de 

busca da felicidade, leva à cidade excelente, outras manei-

ras de viver afastariam os indivíduos dela. Desse modo, 

surge a possibilidade de existirem diversas cidades ideais, 

com diferentes graus de excelência, habitadas por almas 

agrupadas segundo seu grau de excelência. Para Alfarabi, 

almas humanas influenciadas por doutrinas equivocadas 

formariam agrupamentos contrários à cidade excelente. 

Essas cidades não excelentes seriam aquelas nas quais os 

indivíduos teriam suas crenças influenciadas pelo que ele 

chama de opiniões corrompidas, ou seja, assim como a ci-

dade excelente seria habitada por almas excelentes, carac-

terizadas pela constante busca racional da felicidade, as 

doutrinas que guiassem equivocadamente os indivíduos 

em outro sentido os levariam a cidades não excelentes, vi-

ciosas por suas características10. Assim, opiniões corrom-

pidas levam a almas corrompidas e, consequentemente, a 

cidades corrompidas. A relação — entre as doutrinas filo-

sóficas, as almas e suas cidades não excelentes — pode, 

então, ser entendida de duas maneiras: 

A primeira e mais imediata é a de que certas doutrinas 
filosóficas equivocadas se espalham pelas cidades e 

 
10  

10 Nos capítulos 32, 34 e 37 
do seu Livro, Alfarabi dis-

corre sobre dezenas de di-
ferentes doutrinas que in-

fluenciariam a formação 
das cidades não excelentes. 

Embora não seja nominal-
mente citado nenhum dos 

defensores daquelas teorias, 
alguns deles podem ser 

identificados. Segundo Ca-
tarina Belo (2018, p. 55-56), 
“Alfarabi condena a opinião 
segundo a qual a essência 

do ser humano não inclui 
quaisquer elementos natu-

rais, ou os acidentes da 
alma, como as emoções, 

mas apenas o elemento ra-
cional. Entre os alvos de 

Alfarabi estão Empédocles 
e Parménides, e possivel-
mente – ainda que Alfarabi 

não os mencione explicita-
mente – os sofistas. Estes 

últimos parecem ser o alvo, 
quando condena a opinião 

que nega a estabilidade 
das substâncias e das es-
sências das coisas, o que 

impossibilita o verdadeiro 
conhecimento. Esta posição 
chega a negar a validade da 
lógica, tal como foi fundada 

por Aristóteles”. 



50  SOBRE AS CIDADES NÃO EXCELENTES DE ALFARABI 
 ALEXANDRE CHARETI 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

geram opiniões e pontos de vista não excelentes. Assim, 
as cidades tornam-se corrompidas por essas opiniões. 
Nesse sentido, entre as opiniões dos antigos, Platão e 
Aristóteles estariam, por assim dizer, salvos por Alfarabi, 
já que os considera como o ápice da filosofia antiga, de-
tentores de opiniões excelentes. Alfarabi os acompanha 
nas críticas que estes fizeram aos naturalistas, procurando 
superá-los. Outro modo de entender tal apresentação das 
doutrinas segue o gabarito estabelecido pelos níveis de 
excelência das almas daqueles que professaram essas 
doutrinas assim como daqueles que as seguiram. Nesse 
caso, as doutrinas estabelecem níveis de alma diferen-
tes para cada seguidor. Seguir Empédocles ou seguir 
Platão faz com que o nível de excelência de alma não 
seja o mesmo, algumas doutrinas são mais excelentes, 
outras menos excelentes. As doutrinas filosóficas são 
como cidades. A qual delas, pois, devo dar assenti-
mento? Isto é, em qual cidade doutrinal irei habitar? O 
entrelaçamento da cidade real, da cidade da alma e da 
cidade doutrinal fica aqui estabelecido. Doutrinas alte-
ram almas que alteram cidades. Cidades seguem dou-
trinas que condicionam almas. Almas seguem doutrinas 
independentemente das cidades. Neste final de obra, os 
três propósitos que se pode recolher tornam mesmo o 
termo “cidade” quase uma metáfora, aplicável até onde 
a vista pode alcançar (ATTIE FILHO, 2011, p. 232-233). 

Por consequência das opiniões e doutrinas que desviam as 

almas da sua finalidade de aperfeiçoamento do intelecto e 

de realização da felicidade, derivam-se as cidades não ex-

celentes. Alfarabi as classifica como sendo: 1) as cidades 

da ignorância — subdivididas em seis: i) a da necessidade, 

ii) a da permuta, iii) a da decadência, iv) a das honrarias, v) 

a da luta, vi) a do coletivo —; 2) a cidade da depravação; 3) 

a cidade mutável; e 4) a cidade do retrocesso.  



51  SOBRE AS CIDADES NÃO EXCELENTES DE ALFARABI 
 ALEXANDRE CHARETI 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

 

4.1.  As cidades da ignorância 

Sobre os habitantes das cidades da ignorância, Alfarabi 

afirma que suas almas permanecerão imperfeitas, uma vez 

que sempre precisam da matéria e delineiam apenas os 

traços dos primeiros inteligíveis, aqueles relacionados às 

formas básicas. Uma vez que nenhum de seus habitantes 

conhece a felicidade, seu destino seria o mesmo que o de 

bestas, predadores e víboras. Ao buscarem apenas a ma-

nutenção de seus bens, os habitantes dessas cidades ten-

deriam ao ataque e à defesa formando duas facções, uma 

de almas boas e outra de almas ruins — esta facção seria 

composta pelos que adoram o combate, agindo sob dois 

aspectos: a batalha e o ardil. 

A cidade ignorante é aquela cujos habitantes não conhe-
cem a felicidade – isso nem lhes passa pela cabeça –; 
são dirigidos a ela, mas não a compreendem nem a 
consideram. Quanto aos bens, conhecem alguns, mas 
apenas aqueles que superficialmente se pensa serem 
bens, supostos como sendo os objetivos na vida, isto é, 
o corpo saudável, riquezas, se deliciar com os prazeres, 
seguir livremente seus fascínios, ser reverenciado e 
enaltecido. Cada um desses [bens] é felicidade junto 
aos habitantes da [cidade] ignorante enquanto a 
grande e perfeita felicidade é a junção deles todos. O 
contrário disso, para eles, é o infortúnio, ou seja, as de-
ficiências do corpo, a pobreza, não se deliciar com os 
prazeres, não seguir livremente seus fascínios e não 
serem reverenciados (ALFARABI, 2011, p. 192-193). 



52  SOBRE AS CIDADES NÃO EXCELENTES DE ALFARABI 
 ALEXANDRE CHARETI 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

As várias cidades da ignorância são diferenciadas con-

forme o princípio básico que orienta a busca da alma de 

seus cidadãos, em detrimento da busca pela felicidade por 

meio do aperfeiçoamento do intelecto. Segundo Alfarabi, 

a cidade da necessidade (i) é “aquela cujos habitantes as-

piram e cooperam para adquirir estritamente o que é ne-

cessário para a subsistência do corpo no que toca à bebida, 

comida e sexo” (ALFARABI, 2011, p. 192). A cidade da 

permuta (ii) é “aquela cujos habitantes aspiram e coope-

ram para alcançar riquezas e fortuna, não que se benefi-

ciem da riqueza para alguma coisa, antes fazem da riqueza 

o objetivo da vida” (ALFARABI, 2011, p. 192). Já a cidade 

da baixeza e da decadência (iii) é “aquela cujos habitantes 

procuram se deliciar com os prazeres da bebida, da co-

mida, do sexo — em suma, os prazeres sensoriais e os da 

imaginação — tendo predileção pelo gozo e pelo diverti-

mento seja lá de que modo for” (ALFARABI, 2011, p. 192). 

Nota-se que a cidade da decadência (iii) diferencia-se da 

cidade da necessidade (i), na medida em que nesta (i) o 

consumo é almejado como supressão de uma carência bá-

sica, enquanto naquela (iii) o consumo assume a forma de 

uma busca por satisfação abundante de prazer. Além de-

las, a cidade das honrarias (iv) é “aquela cujos habitantes 

procuram e cooperam entre si para chegarem a ser reve-

renciados, celebrados, evocados e prestigiados entre as 

comunidades, glorificados e enaltecidos por discursos e 

atos, cheios de soberba e orgulho, seja diante dos outros, 

seja diante de alguns dos seus, cada um desses homens é 

assim, conforme o tanto de amor que tem por isso ou con-

forme o que lhe é possível fazer para chegar a isso” 

(ALFARABI, 2011, p. 192). A cidade da luta (v) é “aquela 



53  SOBRE AS CIDADES NÃO EXCELENTES DE ALFARABI 
 ALEXANDRE CHARETI 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

por meio da qual seus habitantes querem subjugar uns aos 

outros, resistindo eles mesmos a serem subjugados, vicia-

dos apenas e tão somente no prazer que alcançam com a 

luta” (ALFARABI, 2011, p. 193). Por fim, a cidade do cole-

tivo (vi) seria “aquela cujos habitantes querem ser liberti-

nos, onde cada um faz o que quer, não pondo freios, em ab-

soluto, a nada que lhe fascine” (ALFARABI, 2011, p. 193). 

 

4.2.  A cidade da depravação 

Entre os habitantes da cidade da depravação, embora exis-

tam opiniões que são as mesmas que as da cidade exce-

lente, as ações são como as dos habitantes das cidades ig-

norantes. O critério distintivo dessa cidade, portanto, é que 

enquanto os habitantes das cidades ignorantes não conhe-

cem e não agem na busca da felicidade, os da cidade da 

depravação a conhecem, mas agem em outro sentido. Por-

tanto, no caso das almas que compõem as cidades ignoran-

tes, configura-se a insuficiência de um aperfeiçoamento 

teórico, enquanto, no caso da cidade da depravação, pode-

se reconhecer uma imperfeição prática — lembrando que “a 

excelência, como fora dito, só se alcança quando ação e in-

telecção estão aperfeiçoadas” (ATTIE FILHO, 2011, p. 193). 

Assim, a faculdade racional dos habitantes da cidade da 

depravação mantém-se ocupada com o que recebe dos 

sentidos, não percebendo o dano causado por essas con-

figurações. Então, com o aumento do número dos habitan-

tes, aumenta o dano de cada um, indefinidamente — “eis 

aí o que é a desgraça, o contrário da felicidade” 

(ALFARABI, 2011, p. 206). 



54  SOBRE AS CIDADES NÃO EXCELENTES DE ALFARABI 
 ALEXANDRE CHARETI 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

4.3.  A cidade mutável 

As opiniões e as ações dos habitantes da cidade mutável 

eram as mesmas que as dos habitantes da cidade exce-

lente, no entanto, a ação de outras opiniões, diferentes da 

primeira, transformou as ações dos que habitam essa ci-

dade. Diferentemente dos habitantes da cidade da depra-

vação, os da cidade mutável alguma vez buscaram a felici-

dade, mas decaíram. 

Quanto aos habitantes da cidade mutável, se aquele que 
os fez mudar e os desviou for um dos habitantes das ci-
dades da depravação, ele cairá em desgraça sozinho, en-
quanto os outros [habitantes] também perecerão e de-
compor-se-ão a exemplo dos habitantes das [cidades] 
ignorantes — assim como ocorre com todo aquele que 
se desvia da felicidade por descuido ou por erro 
(ALFARABI, 2011, p. 206). 

É relevante, sobre a caracterização da cidade mutável, o 

destacado papel desempenhado por algum tipo de líder 

agindo sobre os habitantes. Estes, a princípio, almejavam 

a felicidade, mas, por influência de uma opinião típica das 

cidades ignorantes, mudaram de ideia e de prática. A esse 

comandante, Alfarabi prevê um destino mais lamentável 

que aos próprios cidadãos logrados. 

 

4.4.  A cidade do retrocesso 

A cidade do retrocesso é aquela mais próxima da cidade 

excelente. Nela, seus habitantes almejam a realização da 



55  SOBRE AS CIDADES NÃO EXCELENTES DE ALFARABI 
 ALEXANDRE CHARETI 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

felicidade por meio da faculdade racional11, no entanto, sua 

liderança não é a mais excelente, o que vem a desorientar 

a prática de todos os habitantes que o seguem. 

Supunham aquela felicidade depois de suas vidas, mas 
alteraram isso, acreditando em Deus — glorificado e 
exaltado seja — nos [existentes] segundos e na inteli-
gência ativa por opiniões corrompidas e insustentáveis 
ainda que tenham apreendido disso símiles e imagens. 
Seu comandante, o primeiro, é alguém que se estima 
ser inspirado sem que o seja; podendo usar para isso 
falsificações, imposturas e ilusão. Agora, os reis dessas 
tais cidades são o contrário dos reis das cidades exce-
lentes, o comando deles é o contrário dos comandos 
excelentes, assim como o mais que se lhes referem 
(ALFARABI, 2011, p. 194). 

Assim como na cidade mutável, destaca-se a influência de 

uma liderança não excelente, que degenera a realização da 

felicidade dos habitantes da cidade do retrocesso. Porém, 

diferentemente daquela, nesta os habitantes não muda-

ram de opinião sobre sua intenção de buscar a felicidade, 

mas, ao serem ludibriados por um impostor, foram levados 

a uma prática equivocada e a um nível de cidade inferior ao 

almejado. Esse líder que fez retroceder os habitantes da 

cidade, ou seja, aquele que os desviou da felicidade por 

causa de um propósito típico dos habitantes das cidades 

ignorantes, pertence à cidade da depravação e, por esse 

motivo, ele é o único que cai em desgraça. 

 

 
11  

11 Segundo NERO (2009, 
p. 81), “o quarto tipo é o 

da cidade extraviada, que 
é aquela que supõe a feli-
cidade depois dessa vida, 
mas modificando a reali-

dade dessa felicidade.  
Ela crê em Deus, nos se-

gundos existentes, no inte-
lecto agente, mas segundo 
concepções falsas, pois se 

baseiam em representa-
ções e semelhanças”. 



56  SOBRE AS CIDADES NÃO EXCELENTES DE ALFARABI 
 ALEXANDRE CHARETI 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

5. Considerações finais 

Texto de maturidade de Alfarabi, o Livro dos princípios 

das opiniões dos habitantes d'A cidade excelente sin-

tetiza o pensamento do filósofo, em que “tendem à har-

monia elementos do ‘primeiro mestre’, Aristóteles, e do 

‘divino’ Platão” (ATTIE FILHO, 2009, p. 77). 

Da existência primeira às configurações das cidades 

não excelentes, há um trajeto no livro de Alfarabi que 

perpassa o aprimoramento intelectual como busca da 

felicidade. Pode-se considerar que esse seja um ponto 

de vista politicamente enviesado, de um filósofo que 

intentava, em torno do século X d.C., consolidar a fi-

losofia dos antigos como referência epistêmica em um 

mundo, ainda na atualidade, imerso em conflitos de-

correntes de obscurantismos e discursos oportunistas 

(SILVA, 2008, p. 184-185). 

Não há demérito, pois, para Alfarabi, quando considera 

que a intelecção é o meio para se alcançar o melhor dos 

fins: assemelhar-se às inteligências cósmicas — reali-

zação da perfeição almejada pelos humanos mais exce-

lentes, habitantes das cidades mais excelentes —, as-

sumindo o contrário disso como degradação. 

Práticas humanas que se bastam na satisfação material, 

como os prazeres sensitivos, ou nos valores abstratos 

lastreados em conquistas materiais, como a riqueza e a 

glória, são julgadas por Alfarabi como imperfeitas e in-

feriores. Somente o exercício da faculdade mais ele-

vada, a racional, colocaria os indivíduos em contato com 



57  SOBRE AS CIDADES NÃO EXCELENTES DE ALFARABI 
 ALEXANDRE CHARETI 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

o divino, aperfeiçoando suas almas que, ao se despren-

derem da matéria, encontrariam a felicidade. 

Alfarabi flui, assim, por dentro do seu texto, como o fi-

lósofo que é, guiando outros cidadãos para a cidade ex-

celente, que sua alma habita. 

 

 

Alexandre Chareti 

Doutor pelo Programa de Pós-graduação em Letras Estran-
geiras e Tradução (FFLCH-USP), com período na Princeton 
University. Pesquisador do Grupo de Tradução da Poesia Árabe 
Contemporânea, GTPAC. Pesquisador do TARJAMA – Escola 
de tradutores de literatura árabe moderna.  

https: //orcid.org/0000-0001-9974-3864  



58  SOBRE AS CIDADES NÃO EXCELENTES DE ALFARABI 
 ALEXANDRE CHARETI 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Referências 

ALFARABI. Livro dos princípios das opiniões dos habitantes d’A cidade excelente. In: ATTIE 
FILHO, Miguel. Livro dos princípios das opiniões dos habitantes d'A cidade excelente – 
Alfarabi. 2011. 246f. Tese (livre docência). Universidade de São Paulo, São Paulo, 2011. 

ATTIE FILHO, Miguel. Alfarabi – O livro a respeito dos princípios das opiniões dos habitantes 
d’A Cidade Excelente (I-VI). Tiraz, Revista de Estudos Árabes e das Culturas do Oriente Mé-
dio, São Paulo, n. 6, Ano 6, p. 76-105, 2009. 

ATTIE FILHO, Miguel. Livro dos princípios das opiniões dos habitantes d’A cidade excelente – 
Alfarabi. 2011. 246f. Tese (livre docência). Universidade de São Paulo, São Paulo, 2011. 

BELO, Catarina. Introdução. In: ALFARABI. A Cidade Virtuosa. Tradução, introdução e notas de 
Catarina Belo. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, pp. 7-60, 2018. 

IBN SINA (Avicena). Livro da Alma. Tradução do árabe, introdução, notas e glossário de Miguel 
Attie Filho. São Paulo: Editora Globo, 2010. 

NERO, Jacqueline Beyrouti Del. Da felicidade na Cidade Virtuosa de Alfarabi. 2009. 90f. 
Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009. 

SILVA, Francisca Galileia Pereira da. A Filosofia e a religião como caminhos distintos para 
alcançar a felicidade segundo Al-Farabi. Polymatheia – Revista de Filosofia, v.4, n.6, p. 181-
196. 2008.  

SILVA, Francisca Galileia Pereira da. Una articulación entre política y linguaje em el pensami-
ento filosófico de al-Fārābī. 2015. Tesis doctoral (Doctorado en Filosofía) – Facultad de Fi-
losofía, Departamento de historia de la filosofia, Universidad Complutense de Madrid, Ma-
drid, 2015.  

TER REEGEN, Jan Gerard Joseph; SILVA, Francisca Galileia Pereira da. O Universo, a cidade e o 
homem em Al-Farabi. Kairós. Ano IV/2, Jul/Dez 2007, pp. 214-229, 2007.  

 

 

 

https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/livredocencia/8/tde-02052023-123502/. Acesso em: 24 mar. 2025.  

https://revistas.uece.br/index.php/revistapolymatheia/article/view/6513. Acesso em: 5 nov. 2025. 

https://hdl.handle.net/20.500.14352/26496. Acesso em: 5 nov. 2025. 

http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8154/tde-09122009-150837/. Acesso em: 24 mar. 2025. 

https://ojs.catolicadefortaleza.edu.br/index.php/kairos/article/view/266. Acesso em: 5 nov. 2025. 



 

https: //doi.org/10.5281/zenodo.18037571 
 

 

TA R K A  
V.1 / N. 2 
 

 

 

 

 

 

 

Una conciencia ecológica ch'ixi:  
Relacionalidad y antagonismo en el 
Pacha desde Silvia Rivera Cusicanqui  

An ecological consciousness ch'ixi: relationality 
and antagonism in the Pacha from Silvia Rivera 
Cusicanqui 

Juliana Diaz Quintero 

 

 

RESUMEN 

Ante la crisis civilizatoria y ecológica, las res-
puestas occidentales suelen partir de una 
ética antropocéntrica que prioriza a la huma-
nidad y marginaliza a otros seres. Este artículo 
cuestiona la división occidental entre humano 
y naturaleza y recurre al pensamiento de la 
socióloga aymara Silvia Rivera Cusicanqui, 
cuyo concepto de mundo ch’ixi — donde 
opuestos coexisten en fricción creativa — y su 
noción del Pacha como pluriverso proponen 
una conciencia ecológica relacional. En ella, 
los humanos son parte de una red de agentes 
(ríos, montañas, ancestros, plantas) con quie-
nes se negocia de forma dialógica y conflic-
tiva, sin paternalismos ni idealizaciones. Esta 
perspectiva ofrece un marco potente para re-
pensar nuestra presencia en el mundo más allá 
de los dualismos modernos y para fortalecer la 
cosmopolítica andina. 

PALABRAS CLAVE  

Silvia Rivera Cusicanqui, Ch’ixi, Pacha, Rela-
cionalidad Antagónica, Conciencia Ecológica, 
Pluriverso, Cosmopolítica. 

ABSTRACT 

In the face of today’s civilizational and ecological 
crisis, Western responses typically stem from an 
anthropocentric ethic that prioritizes humanity 
while marginalizing other living beings. This arti-
cle questions the Western divide between hu-
man and nature and draws on the work of Ay-
mara sociologist Silvia Rivera Cusicanqui. Her 
concept of the ch’ixi world — where opposites 
coexist in creative tension — and her understand-
ing of Pacha as a pluriverse propose a relational 
ecological consciousness. In this view, humans 
are part of a broader network of agents (includ-
ing rivers, mountains, ancestors, and plants) with 
whom they must engage in ongoing, dialogical, 
and conflictive negotiation, avoiding paternalism 
or idealization. This perspective offers a powerful 
framework for rethinking our place in the world 
beyond modern dualisms and for strengthening 
Andean cosmopolitics. 

KEYWORDS 

Silvia Rivera Cusicanqui, Ch'ixi, Pacha, Antago-
nistic Relationality, Ecological Consciousness, 
Pluriverse, Cosmopolitics. 
 
 

  

https://doi.org/10.5281/zenodo.18037571


60  UNA CONCIENCIA ECOLÓGICA CH'IXI 
JULIANA DIAZ QUINTERO 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

 

Desde la perspectiva decolonial, más específicamente 

desde la filosofía intercultural propuesta por Raúl Fornet-

Betancourt, la cultura es un elemento que permite analizar 

los diversos modos en los cuales los seres humanos defi-

nen el mundo e interactúan con este. En ese sentido, es un 

aspecto esencial desde el cual emergen importantes refle-

xiones filosóficas sobre el sentido de la vida y la historia 

del pensamiento, así, “la transformación intercultural del 

pensamiento implica salir de una filosofía de la identidad 

monológica hacia una filosofía de la identidad dialógica” 

(MELLA, 2021, p.243). En este orden de ideas, la intercul-

turalidad posibilita una comprensión más amplia de los 

pluriversos existentes en América del Sur y el mundo. 

Autores como Arturo Escobar definen el pluriverso como 

la existencia de un mundo donde caben muchos mundos, 

en contraste con la idea de un mundo único, hegemónico y 

universal. Bajo este enfoque, pensar en términos del plu-

riverso significa reconocer la existencia de esas múltiples 

formas de ser y existir, implica una cierta justicia social, 

ecológica y epistemológica toda vez que encuentran lugar 

en ese mundo culturas históricamente marginadas, como 

los pueblos originarios.  

En ese orden de ideas, a partir del reconocimiento de las 

culturas locales y la diversidad de cosmopercepciones1, se 

vienen cuestionando las pretensiones universalistas euro-

céntricas, que históricamente han definido lo que es la natu-

raleza y la cultura, así como la visión antropocéntrica del 

 
1 

1 Según Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí 
el término cosmopercepción 
es una forma más inclusiva 

de describir las concepciones 
de mundo por diferentes 

 grupos culturales. 



61  UNA CONCIENCIA ECOLÓGICA CH'IXI 
JULIANA DIAZ QUINTERO 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

mundo. De modo que, desde el reconocimiento de otras pers-

pectivas, las nociones de naturaleza y cultura se redefinen y 

ponen en discusión los determinismos ontológicos como la 

idea de que el ser humano es superior a todos los seres vi-

vientes debido al atributo de la razón. El antropocentrismo en 

Occidente se desarrolló a lo largo de la historia como una con-

cepción que coloca a los seres humanos en el centro del uni-

verso y les otorga un papel dominante y especial en relación 

con el mundo natural y con la propia existencia. 

Este enfoque se ha manifestado de diversas formas a lo 

largo del tiempo, influenciando la forma en que la sociedad 

occidental ha comprendido su relación con la naturaleza, 

la divinidad y el propósito de la existencia humana (DIAZ 

QUINTERO, 2025) — y ha sido crucial en la devastación y 

sometimiento de los seres no-humanos, animales, plantas, 

ríos, montañas, como también de diversas culturas que 

consideran indisociable al ser humano de sus territorios. 

Dicha visión androcéntrica y determinista de la realidad, no 

ha hecho más que fomentar la segregación, expandiendo 

las injusticias y generando una destrucción ecológica y de 

la biodiversidad del planeta. Para el antropólogo Pierre 

Clastres, no se trata apenas de una destrucción física de 

los pueblos originarios y de sus territorios, como también 

de una tentativa de aniquilación de sus culturas. A este 

tipo de violencia se le conoce como etnocidio, esto es, la 

destrucción sistemática de los modos de vida y pensa-

miento de pueblos diferentes de aquellos que emprendie-

ron esa destrucción (CLASTRES, 2004). 

En ese sentido, desde el sur global, se ha llegado a la con-

clusión de que los paradigmas que han orientado el 



62  UNA CONCIENCIA ECOLÓGICA CH'IXI 
JULIANA DIAZ QUINTERO 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

destino de los pueblos en el mundo son insuficientes para 

garantizar la igualdad y la justicia social y no representan 

la diversidad de perspectivas existentes sobre la vida. Es-

tas concepciones de mundo no se corresponden con la his-

toria y la tradición de todos los pueblos y culturas, por lo 

tanto, no representan la diversidad de filosofías existentes. 

A partir de lo anterior, surge la pregunta sobre ¿cuál es el 

lugar de la naturaleza/ecosistema, de los no-humanos en 

las reflexiones filosóficas contemporáneas? pensando en 

una reflexión distinta a la de los filósofos de la naturaleza 

que la consideraban como mecánica y determinada por le-

yes específicas. ¿Tenemos intelectuales suramericanos 

pensando la naturaleza desde una perspectiva decolonial, 

repensándola a la luz de las características de nuestro si-

glo, de nuestra cultura y nuestros territorios? Para ambas 

cuestiones la respuesta es un sí. Este breve apartado toma 

como referencia la obra de la socióloga Aymara Silvia Ri-

vera Cusicanqui, para pensar sobre el lugar de los no-hu-

manos y el ecosistema al interior del pluriverso, el papel 

del ser humano en esa relacionalidad antagónica entre los 

seres y la importancia de esa praxis en la construcción de 

una cosmopolítica suramericana.  

Es importante señalar que el concepto de consciencia eco-

lógica aparece durante el siglo XX a partir del cuestiona-

miento de los impactos negativos de la industrialización y 

el consumismo sobre el medio ambiente — posterior-

mente formalizado por la ecología científica y los movi-

mientos ecologistas. En ese sentido, tener consciencia eco-

lógica implicaría un cambio de perspectiva, o una nueva vi-

sión sobre la naturaleza por parte del ser humano, en la cual 



63  UNA CONCIENCIA ECOLÓGICA CH'IXI 
JULIANA DIAZ QUINTERO 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

este asume que su dominación y tratamiento irresponsable 

sobre la naturaleza tienen impactos irreversibles y la impor-

tancia de actuar con mayor responsabilidad sobre su medio. 

En ese orden de ideas, el sujeto occidental adquiere esta 

noción de responsabilidad de manera muy reciente.  

Por su parte, los pueblos originarios desde sus orígenes 

han mantenido una relación equilibrada con la naturaleza. 

Su concepción animista del mundo que considera que to-

dos los seres naturales poseen alma, espíritu o consciencia 

propia ha generado una consciencia del cuidado, del res-

peto y de la protección de esos seres, de manera que la 

consciencia ecológica es un atributo de su pensamiento.  

En ese sentido, las comunidades indígenas andinas, por 

ejemplo, mantienen relaciones de negociación con lo sa-

grado, o lo que Silvia Rivera va a llamar de relacionalidad 

antagónica o en constante fricción, una especie de tensión 

productiva. En los Andes, no es posible extraer un mineral 

sin antes pedirle permiso a los Apus (montañas) conside-

rados tíos, abuelos, señores. Entonces existe aquí una re-

lación que implica conflicto y reciprocidad. En el ámbito de 

la agricultura, por ejemplo, la siembra no es algo que se le 

impone a la tierra, y sí un diálogo simbólico a través del 

cual se hacen pagamentos y ofrendas para la madre pro-

duzca el alimento y el cual algunas veces se podrá cose-

char y otras no. A diferencia de las visiones de un ecolo-

gismo romántico que asume una relación de armonía total 

con la naturaleza, Rivera ilustra que esas relaciones entre 

seres humanos y no-humanos no son siempre idílicas y en 

cambio coexisten en un escenario de antagonismos y con-

tradicciones necesarios para reproducir y preservar la vida.  



64  UNA CONCIENCIA ECOLÓGICA CH'IXI 
JULIANA DIAZ QUINTERO 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Silvia Rivera Cusicanqui es socióloga, activista e historiadora 

boliviana, reconocida por sus estudios sobre anticolonialismo 

entre otros temas y por sus luchas a favor de los pueblos 

originarios de los Andes. Entre sus investigaciones se des-

taca un amplio conocimiento de la cultura aymara y que-

chua, así como la historia de las resistencias indígenas y 

campesinas andinas. 

Como heredera de la tradición oral andina, su obra señala 

reiteradamente la necesidad de un habitar de forma dis-

tinta la tierra — o pacha — a la que se refiere como entidad 

viva. En sus palabras, la pacha tiene formas, tiene ojos, 

tiene bocas, tiene oídos, tiene lugares fuertes, lugares pe-

ligrosos; es un organismo complejo y múltiple que recién 

estamos comenzando a comprender y es urgente hacerlo. 

Deseamos establecer los sitios y trayectos que nos mueven a 

caminar (sarnaqawi); los espacios sedentarios del lurawi; 

los circuitos de memorias del planeta que también están 

inscritos en nuestros cuerpos (RIVERA, 2010). Para Cusi-

canqui la consideración andina de la pacha como entidad 

viva se ha tornado parte de un escenario de disputas polí-

ticas, toda vez que el mercado insiste en la consideración 

de montañas, valles y ríos como apenas recursos natura-

les, desconociendo la pluralidad de racionalidades alrede-

dor de esos seres vivientes. Sin embargo, esas disputas 

han contribuido al fortalecimiento y la creación de micro-

políticas donde se tejen redes de resistencia local y comu-

nitaria y donde además se experimentan formas alternati-

vas e iconoclastas de hacer política desde lo cotidiano/fe-

menino, que contribuyen en la defensa contra las lógicas 

perversas del sistema capitalista (RIVERA, 2010). En pa-

labras de Silvia: 



65  UNA CONCIENCIA ECOLÓGICA CH'IXI 
JULIANA DIAZ QUINTERO 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Nosotras proponemos una inversión de esta idea, hacia 
la escala micropolítica de la Matria, o Política de la Tie-
rra, como la llamó Waskar Ari. La versión micropolítica 
del Pachakuti se plasmaría entonces en un habitar ch’ixi 
de la matria-pacha a partir de comunalidades — rurales 
y urbanas, masculinas, femeninas o mixtas, juveniles, 
culturales, agroecológicas, etc. — articuladas por un ethos 
fundado en el reconocimiento de sujetxs no humanxs, en 
el diálogo con los ancestros, en la autopoiesis2 con las es-
pecies y entidades del entorno. En otras palabras, esa 
zona de fricción donde se enfrentan los contrarios, sin 
paz, sin calma, en permanente estado de roce y electri-
ficación, es el que crea el magma que posibilita las 
transformaciones históricas, para bien o para mal. Pero 
también hace posible que broten situaciones cognitivas 
que desde la lógica euro-norteamericana serían impen-
sables, como la idea de que el pasado pueda ser mirado 
como futuro (RIVERA, 2018, p. 103). 

Para comprender mejor lo anterior, es importante definir 

algunos conceptos. El concepto de Pachakuti hace parte de 

la tradición indígena de los Andes y quiere decir “la re-

vuelta o vuelco del espacio-tiempo, con la que se inaugu-

ran largos ciclos de catástrofe o renovación del cosmos”. 

(RIVERA, 2015, p. 177). Silvia Rivera lo entiende como una 

ruptura radical con el tiempo lineal occidental, lo que im-

plicaría una especie de trastorno, pero también una reno-

vación profunda. De allí que en el trecho anterior la autora 

proponga el pachakuti como un habitar ch’ixi de la Matria-

pacha, mediante la creación de pequeñas comunidades, 

capaces de ejercer la micropolítica a partir de afinidades 

emocionales, organizativas y políticas.   

 
2 

2 Término creado por Fran-
cisco Varela y Humberto Ma-
turana, que describe la capa-

cidad de un sistema (como un 
ser vivo) de autoproducirse y 

mantenerse, regenerando 
continuamente la red de pro-

cesos que lo constituye. 



66  UNA CONCIENCIA ECOLÓGICA CH'IXI 
JULIANA DIAZ QUINTERO 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Sobre el concepto ch’ixi ella lo define, en su obra Un 

mundo ch’ixi es posible: ensayos desde un presente en cri-

sis, como una reverberación (2018); son los opuestos y lo 

indeterminado. Es un concepto aymara que le sirve para 

describir un estado de convivencia de opuestos, sin fusión. 

Una metáfora de sociedades que viven simultáneamente 

elementos opuestos como la modernidad y la tradición, 

que sin embargo no se anulan, o se niegan, apenas convi-

ven. Y es justamente en ese habitar ch’ixi, que diversas co-

munidades andinas existen junto con los no-humanos, rela-

cionados de manera equilibrada con su ancestralidad y con 

el resto de los seres vivientes que hacen parte del cosmos.  

Lo anterior implica el encuentro con una racionalidad que 

piensa en términos de relaciones, conexiones y contextos. 

En ese sentido, la idea de un habitar ch’ixi supone una cierta 

disposición a participar de la experiencia originaria que es 

interactuar con la tierra, con la siembra, con las plantas y los 

no-humanos, cuestión que desde Abya-Yala es una práctica 

milenaria entre los pueblos indígenas y campesinos.  

Desde la tradición de los pueblos andinos, la natura-

leza/ecosistema o Pacha es una Madre, es mujer, es feme-

nina; en ese sentido hay toda una feminización de la reali-

dad que fomenta una cultura de respeto hacia la función 

de producir y originar la vida, que, así como en la natura-

leza, está también presente en la figura de las mujeres. Las 

mujeres andinas tenemos que asumir el rol de planificar y 

administrar a futuro el destino del sistema de producción 

y reproducción de la chacra, por ejemplo; ellas se encargan 

de definir lo que se va a sembrar y cómo se va a hacer, 

quiénes se encargarán de esas funciones y el tiempo 



67  UNA CONCIENCIA ECOLÓGICA CH'IXI 
JULIANA DIAZ QUINTERO 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

destinado a ellas (ALLEGRE, 2015). Es decir, son encarga-

das de reproducir la vida.  

La Matria-pacha sería el contrapunto de la idea de la Pa-

tria-Estatal y patriarcal que ha definido históricamente el 

rumbo de la humanidad, y es una Matria-pacha que se ex-

presa en los territorios, en las comunalidades y que se de-

fiende desde lo marginado y cotidiano de la experiencia. 

En el mundo indígena son las mujeres quienes están lide-

rando procesos de resistencia para hacer memoria de su 

ancestralidad, actualizando sus prácticas de cuidado con la 

tierra, mediante el tejido y las artesanías, creando huertos 

comunitarios y redes de apoyo y de preservación de las 

epistemologías indígenas.  

Esta actitud culmina en una ética del cuidado, ya que se 

entiende a la tierra como un ser viviente, una Madre de la 

cual se nutren los seres humanos, una madre que provee 

el alimento, el sustento; así, consecuentemente, se le retri-

buye con cuidados, preservación y protección, de manera 

que el cuidado y la preservación de esta madre que nutre 

requieren un aprender a ser (un sentirse como parte in-

tegrante del todo) y un aprender a hacer (una ética del 

cuidado, un saber preservar la tierra, un saber regene-

rarla conociendo sus ciclos). 

Para Cusicanqui, conocer es también arrojarse a la cotidia-

nidad de las cosas, entrar en el juego de las percepciones, 

del tacto, del olor y del sabor, de las texturas, para ser 

parte constitutiva del origen de la vida a través del con-

tacto con nuestra tierra. Así, por ejemplo, cuando nos habla 

de la potencialidad de las experiencias locales, de las mi-

cropolíticas, de lo cotidiano, de la cocina y de la chacra, nos 



68  UNA CONCIENCIA ECOLÓGICA CH'IXI 
JULIANA DIAZ QUINTERO 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

está indicando un camino emancipador, puesto que la cul-

tura capitalista ha llegado a un punto de invadir nuestros 

lares, los lugares íntimos que habitamos, a través del ce-

lular, de la televisión, de las redes sociales, del exceso de 

tecnología, imponiendo un ideal de mundo que día a día 

nos aleja de los encuentros, de las conexiones, del interac-

tuar fuera de esa burbuja llamada mundo virtual y cultura 

del consumo.  

De allí su ardua defensa de las iniciativas locales, de esas 

pequeñas prácticas que se alejan de los marcos institu-

cionales, de las grandes aspiraciones en el plano del sis-

tema político-dominante, ya que, para ella, existen cultu-

ras autónomas, heterogéneas con sus propias dinámicas 

culturales con sus fragmentaciones creativas que propo-

nen y, sobre todo, experimentan sus propias formas de vi-

vir y conocer, alejadas de las estrategias homogeneizantes 

del capitalismo.  

Con todo, esta autora considera la necesidad de un diálogo 

de racionalidades, entre la tradición occidental y el hori-

zonte indígena. Para ella, la alteridad indígena se opone a 

la destrucción colonial del mundo y de la vida y en sus 

prácticas revela esa trama alternativa y subversiva de sa-

beres y de prácticas capaces de restaurar el mundo y de-

volverlo a su propio cauce (RIVERA, 2018). La andinidad 

enseña nuevas formas de interactuar con la realidad, nue-

vas epistemologías y perspectivas de mundo; según la au-

tora, pensar, conocer, son nociones que pueden tener dos 

significados en Aymara: lup´iña, que quiere decir pensar 

con la cabeza clara, que viene de la raíz lupi (luz del sol) 

asociado a lo racional; por otro lado, está el amuyt`aña que 



69  UNA CONCIENCIA ECOLÓGICA CH'IXI 
JULIANA DIAZ QUINTERO 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

es un modo de pensar que reside en el chuyma, que suele 

traducirse como corazón. En ese orden de idea, ella plantea 

la necesidad de un diálogo en el cual, pueblos indígenas y 

actores descolonizados puedan vincular al ejercicio intelec-

tual, el ejercicio de la vida. “Conocer es respirar y latir. Y su-

pone un metabolismo con el cosmos” (RIVERA, 2018, p. 45). 

Para Marisol De La Cadena, antropóloga peruana estu-

diosa de los pueblos indígenas latinoamericanos, la pre-

sencia pública de actores inusuales en la política como los 

seres-tierra hace parte de esa novedad e irrupción del 

mundo indígena que intenta hacerle frente a la tradición 

política occidental y que incorpora nuevas categorías on-

tológicas para comprender la importancia de la tierra y de 

los ecosistemas, más allá de una visión occidental como 

recursos naturales.  

Esta aparición de indigeneidades puede inaugurar políti-
cas diferentes, plurales no porque sean promulgadas por 
cuerpos marcados por el género, la raza, el origen étnico o 
la sexualidad que exigen derechos, o por ambientalistas 
que representan la naturaleza, sino porque aceptan seres-
tierra en la política y dan visibilidad al antagonismo que 
proscribió sus mundos (DE LA CADENA, 2020, p. 289). 

Para la autora este movimiento posibilita el surgimiento de 

una cosmopolítica, entendida como una política en la que 

“cosmos se refiere a lo desconocido constituido por estos 

mundos múltiples y divergentes y a la articulación que 

pueden alcanzar” (STENGERS, 2005, p. 995). Es justa-

mente ese mundo ch’ixi del que nos habla Silvia Rivera, de 

lo indeterminado, de los antagónicos y los excluidos, el que 

nos asalta para desafiar ese orden de la política existente.  



70  UNA CONCIENCIA ECOLÓGICA CH'IXI 
JULIANA DIAZ QUINTERO 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Pero como comprender desde nuestra perspectiva occi-

dentalizada, ¿desde nuestra herencia colonial la existen-

cia de esos seres no-humanos y el tratamiento que reci-

ben por parte de estas comunidades como sujetos de de-

rechos, como sujetos de la política? Cuando esa visión 

dualista de la realidad se encuentra enraizada en las ins-

tituciones, en la educación, en las imágenes y en el len-

guaje. Para Silvia Rivera Cusicanqui existe la urgente ne-

cesidad de descolonizar el saber, de descolonizar la pro-

pia actividad académica y de descolonizar la propia 

experiencia cotidiana con la vida.  

Cusicanqui también reflexiona sobre el papel de la coloni-

zación del lenguaje, que ha desvirtuado las lenguas origi-

narias y con ello ha impuesto también una manera unidi-

mensional de entender e interpretar el mundo. Como bien 

afirma, Silva: 

La cuestión de la colonización del lenguaje parte por en-
tender quiénes nos han enseñado qué es el desarrollo, el 
bienestar, la felicidad o la vida buena. ¿Cuál es la versión 
de estas concepciones desde miradas no occidentales, no 
androcéntricas, no racionalistas y productivistas? ¿Hay 
espacio para la formulación de otras cosmovisiones? las 
cosmogonías indígenas hacen tambalear las estructuras 
binarias de pensamiento demostrando que en ciertas re-
giones del planeta tal dualidad, la separación del mundo 
natural y el humano, no existen y son vividas como una 
continuidad (SILVA, 2024, p. 1). 

La relacionalidad amerindia se expresa en la cotidianidad 

de sus pueblos, en la interacción dulce con la naturaleza, 

en la gratitud por el acto de sembrar y cultivar la vida, en 

el aprendizaje de cuidar sin la ostentosa aspiración de 



71  UNA CONCIENCIA ECOLÓGICA CH'IXI 
JULIANA DIAZ QUINTERO 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

poder.  Es una filosofía de la relacionalidad con el cosmos, 

de la valoración de la naturaleza y la comunidad, en síntesis, 

una filosofía en función de la vida. Lejos de ser una filosofía 

de la reconciliación, es una filosofía para la coexistencia 

conflictiva y la creación en el abismo de la crisis civilizatoria. 

 

Consideraciones Finales 

A lo largo de este trabajo se ha explorado cómo el pensa-

miento de Silvia Rivera Cusicanqui ofrece elementos con-

ceptuales para repensar la crisis ecológica y nuestras for-

mas de relacionarnos con la tierra. Inspirada en la tradición 

oral indígena, la autora trae una serie de reflexiones desde 

el centro de la cosmopercepción andina que nos permiten 

un cuestionamiento profundo sobre el papel de la tradición 

occidental y sus paradigmas de conocimiento en el surgi-

miento del Antropoceno. En este sentido, frente a una ética 

antropocéntrica que separa al ser humano y la naturaleza 

y somete a los demás seres vivos, la visión andina del Pa-

cha como pluriverso relacional nos convida a un habitar 

dialógico en medio de los conflictos y las contradicciones, 

con una multiplicidad de seres humanos y no-humanos.  

La noción de ch'ixi, comprendida como la coexistencia fric-

cionada y creativa de los opuestos, permite comprender la 

complejidad de las realidades andinas y su potencia para 

ofrecer formas de conocimiento y organización social y po-

lítica que escapan a las dicotomías modernas. Desde esta 

perspectiva no se busca una reconciliación con el todo, y 

en cambio, una negociación permanente con los seres-tie-

rra, montañas, ríos, plantas y ancestros. 



72  UNA CONCIENCIA ECOLÓGICA CH'IXI 
JULIANA DIAZ QUINTERO 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Rivera exalta las iniciativas micropolíticas, rescata la im-

portancia de la experiencia local, de las territorialidades; 

asunto relevante en un mundo que se presenta como glo-

balizado y que intenta imponer una cultura homogénea y 

donde se vende un modelo de vida, de desarrollo, de feli-

cidad humana que se aleja cada vez más de los encuentros 

y prácticas comunales. En ese sentido, un habitar ch'ixi es 

una alternativa frente a la homogeneización capitalista y la 

destrucción ecológica. Lejos de ser una apuesta idílica y 

nostálgica, es una apuesta por el rescate de la cotidiani-

dad presente, el cuidado y la autopoiesis como prácticas 

políticas emancipadoras.  

Finalmente, considero que la obra de Silvia Rivera Cusi-

canqui, junto con los aportes de autoras como Marisol de 

la Cadena, abre nuevas vías para repensar las prácticas 

descolonizadoras, comenzando por las experiencias más 

próximas y cotidianas y pasando por la deconstrucción del 

pensamiento y la educación. Estas postulan que solo me-

diante un diálogo genuino entre racionalidades, que in-

cluya esos saberes desvirtuados por la historia, será posi-

ble construir una cosmopolítica andina, o si se quiere, lati-

noamericana, que sea capaz de impulsar una amplia 

consciencia ecológica a partir del reconocimiento de prác-

ticas culturales ancestrales. La incorporación de esos mo-

dos de ser y existir será clave para enfrentar los desafíos 

ecológicos de nuestro siglo. 

Sin embargo, es importante reconocer las limitaciones de 

una propuesta como esta, anclada en las localidades y en 

los territorios, puesto que estos también se ven amenaza-

dos de manera constante por el capital. Uno de los primeros 



73  UNA CONCIENCIA ECOLÓGICA CH'IXI 
JULIANA DIAZ QUINTERO 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

desafíos es combatir la propia colonialidad interna y las ma-

neras de socializar o poner en práctica esta consciencia en 

escenarios urbanos, mestizos y altamente occidentalizados. 

Por otro lado, existe una enorme incompatibilidad con los 

modelos de desarrollo occidentales y las formas de ser y 

habitar de las comunidades indígenas, sobre todo en paí-

ses latinoamericanos donde la alta dependencia de la ac-

tividad extractivista amenaza la supervivencia de estas 

comunidades y sus saberes.   

En ese orden de ideas, la importancia y la urgencia de re-

pensar nuestras sociedades es fundamental no sólo para 

aprender a habitar la tierra, como también para salvaguar-

dar el legado cultural y ancestral de nuestros pueblos. La 

filosofía andina de la vida es una invitación para transfor-

mar nuestra presencia en el mundo, reconociéndonos 

como parte esencial de una red más amplia de la vida, en 

la que cada ser tiene un lugar y una voz.  

 

 

Juliana Diaz Quintero 

Doutoranda em Filosofia pela  
Universidade Federal de Uberlândia.  

https: //orcid.org/0000-0001-7810-6364 

  



74  UNA CONCIENCIA ECOLÓGICA CH'IXI 
JULIANA DIAZ QUINTERO 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Referencias  

ALLEGRE, S. Brechas de género en las cadenas andinas: informe final. Buenos Aires: Ministerio 
de Agroindustria de Argentina, 2015. 

BRENNAN, Andrew; LO, Yeuk-Sze. Environmental ethics. Stanford Encyclopedia of Philosophy, 
2008. http://plato.stanford.edu/archives/spr2008/entries/ethics-environmental/ 

CLASTRES, Pierre. Arqueologia da violência: pesquisas de antropología política. Tradução de 
Pablo Neves. São Paulo: Cosac & Naify, 2004. 

DE LA CADENA, Marisol. Cosmopolítica indígena en los Andes: reflexiones conceptuales más 
allá de la “política”. Tabula Rasa, n. 33, p. 273-311, 2020. 
https://doi.org/10.25058/20112742.n33.10 

DÍAZ QUINTERO, Juliana. El antropoceno: ciencia holística y desafíos a las concepciones tradi-
cionales del conocimiento y el progreso. Revista Enunciação, Seropédica, v. 9, n. 1, 2024. 

MELLA, Pablo. La interculturalidad en el giro decolonial. Utopía y Praxis Latinoamericana, v. 
26, n. 93, Universidad del Zulia, Venezuela, 2021. 

RIVERA CUSICANQUI, Silvia. Ch’ixinakaxutxiwa: una reflexión sobre prácticas y discursos des-
colonizadores. Buenos Aires: Tinta Limón, 2010. 

RIVERA CUSICANQUI, Silvia. Un mundo ch’ixi es posible: ensayos desde un presente en crisis. 
Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Tinta Limón, 2018. 

RIVERA CUSICANQUI, Silvia. Sociología de la imagen: miradas ch'ixi desde la historia andina. 
Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Tinta Limón, 2015. 

SILVA, Sofía. Descolonizar el lenguaje: una mirada desde el ecofeminismo. Revista Endémico, 
2024. https://endemico.org/descolonizar-el-lenguaje-una-mirada-desde-el-ecofeminismo/ 

STENGERS, Isabelle. The cosmopolitical proposal. In: LATOUR, Bruno; WEIBEL, Peter (Orgs.). 
Making Things Public: Atmospheres of Democracy. Cambridge, MA: MIT Press, p. 994-
1004, 2005. 

 

 

 



 

https: //doi.org/10.5281/zenodo.18175814 
 

 

TA R K A  
V.1 / N. 2 
 

 
 
 
 

Lélia Gonzalez e a fundamentação 
do feminismo negro brasileiro 
  
Lélia Gonzalez and the foundation of Brazilian 
Black Feminism 

Carla de Brito Nascimento 
 
 
 

RESUMO 

Este artigo explora a filosofia de Lélia Gonzalez e 
sua relação com o Feminismo Negro brasileiro, 
destacando sua importância ao interpretar e pro-
mover a luta ancestral das mulheres negras. Gon-
zalez trouxe à tona, no cenário acadêmico, político 
e social, as demandas e resistências das mulheres 
negras. A partir disso, buscamos fazer uma articu-
lação dos conceitos Interseccionalidade, Amefri-
canidade e Pretuguês, destacando como figuras 
históricas brasileiras, como Dandara dos Palma-
res, Maria Firmina dos Reis e Carolina Maria de Je-
sus, desempenharam papeis cruciais, desafiando 
normas sociais e contribuindo para a formação 
cultural afro-brasileira. Fazemos uma análise das 
vivências dessas mulheres, demonstrando como o 
Feminismo Negro se desenvolveu a partir de uma 
ancestralidade comunitária visando o bem viver, 
não apenas das mulheres negras, mas também de 
toda sociedade. Através deste artigo, buscamos 
enfatizar a importância de reconhecer e valorizar a 
herança filosófica, histórica e cultural das mulhe-
res negras, destacando que o Feminismo Negro é 
uma construção coletiva, fundamentada na resis-
tência, inteligibilidade e liderança de mulheres ne-
gras ao longo do tempo. 

PALAVRAS-CHAVE  

Amefricanidade; Feminismo Negro; Intersecci-
onalidade; Pretuguês; Resistência. 

ABSTRACT 

This article explores the philosophy of Lélia Gon-
zalez and her connection to Black Feminism in 
Brazil, highlighting her importance in interpreting 
and promoting the ancestral struggle of Black 
women. Gonzalez brought to light, in academic, 
political, and social spheres, the demands and 
resistance of Black women. From this perspec-
tive, we aim to articulate the concepts of Inter-
sectionality, Amefricanity, and Pretuguese, em-
phasizing how historical Brazilian figures such as 
Dandara dos Palmares, Maria Firmina dos Reis, 
and Carolina Maria de Jesus played crucial roles 
in challenging social norms and contributing to 
Afro-Brazilian cultural formation. We analyze the 
lived experiences of these women, demonstrat-
ing how Black Feminism developed from a com-
munity-based ancestry aimed at well-being—
not only for Black women but for society as a 
whole. Through this article, we seek to empha-
size the importance of recognizing and valuing 
the philosophical, historical, and cultural heritage 
of Black women, highlighting that Black Femi-
nism is a collective construction grounded in the 
resistance, intelligibility, and leadership of Black 
women over time. 

KEYWORDS 

Amefricanity; Black Feminism; Intersectionality; 
Pretuguese; Resistance.

                                                       

  



76  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Introdução 

Através deste artigo analisamos a produção filosófica de 

Lélia Gonzalez a fim de entender como ela se relaciona 

com a fundamentação do Feminismo Negro no Brasil. 

Falar sobre Gonzalez é falar sobre a potência do Femi-

nismo Negro, visto que a filósofa interpretou, sintetizou 

e trouxe para a luz do cenário acadêmico, político e social 

a luta ancestral de mulheres negras. A partir disso, bus-

camos articular alguns dos conceitos desenvolvidos nas 

obras de Lélia Gonzalez com personalidades que marca-

ram a história brasileira durante diferentes períodos e 

em diferentes territórios.  

Há inúmeras mulheres negras que fizeram contribuições 

significativas para o avanço de direitos e, consequente-

mente, promoveram conquistas sociais e políticas. Porém, 

a fim de delimitar o conteúdo da pesquisa para o desen-

volvimento deste artigo, concentramos as análises no sen-

tido de verificar uma correlação simbólica entre a existên-

cia de três mulheres em específico: Dandara dos Palmares, 

Maria Firmina dos Reis e Carolina Maria de Jesus, junta-

mente com o desenvolvimento das obras de Lélia Gon-

zalez e a fundamentação do conceito de Feminismo Negro 

no Brasil. Para tanto, foi preciso pesquisar a biografia des-

sas mulheres negras em diferentes períodos históricos, 

mas que possuíssem uma convergência com o pensa-

mento de Lélia Gonzalez, para promover explicações coe-

sas sobre conceitos fazendo uma associação entre o Femi-

nismo Negro e as vivências do passado, presente e futuro.  

Nosso objetivo é demonstrar como o Feminismo Negro se 

desenvolveu a partir de uma filosofia ancestral, e como o 



77  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO  

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

trabalho de Lélia Gonzalez é fundamental para a constru-

ção do Feminismo Negro como o conhecemos hoje. Isso 

porque ela soube escutar as lutas e conquistas das mulhe-

res negras e fez ecoar suas vozes, necessidades e resistên-

cias. Nenhuma mulher negra constrói algo socialmente 

significativo sozinha, saber disso é entender que somos 

fruto de uma comunidade e que aprendemos com a nossa 

ancestralidade e, por isso, olhar para o passado faz parte 

do processo de luta e construção de um futuro menos 

opressivo. Por isso, voltaremos um pouco no tempo, por-

que muito antes do conceito de interseccionalidade ser no-

meado por Kimberlé Crenshaw (1989), Lélia Gonzalez já 

estava articulando e desenvolvendo de forma ativa um tra-

balho que estava atento para as diferentes formas de 

opressões que impactavam a vida de mulheres negras.  

É possível voltar ainda mais no tempo e dar exemplos de 

intersecções para entendermos que o feminismo negro é 

uma construção coletiva, um processo que já estava em 

curso a partir da existência de insubmissas mulheres 

negras. Mulheres que não apenas resistiram de forma 

heroica às injustiças raciais, mas também enfrentaram de-

safios específicos relacionados ao gênero, demonstrando 

resiliência e liderança que transcende as simplificações 

históricas e acadêmicas. Sendo assim, articulamos os con-

ceitos desenvolvidos por Lélia Gonzalez, como “Intersecci-

onalidade”, “Amefricanidade” e “Pretuguês”, com as vivên-

cias de Dandara dos Palmares, Maria Firmina dos Reis e 

Carolina Maria de Jesus a fim de exemplificar como o femi-

nismo negro foi construído a partir da herança filosófica, 

histórica e cultural das mulheres que nos antecederam. 

Consequentemente, reconhecer essas mulheres nos 



78  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

proporciona empoderamento. Não basta conhecer ou sa-

ber que existiram mulheres negras que se destacaram por 

suas lutas, por seus intelectos e, principalmente, pela 

forma com que trilharam suas histórias, é necessário reco-

nhece-las, isto é, olhar com a devida atenção, respeito e 

admiração, pois ao olhar para a biografia e a obra de mu-

lheres negras podemos encontrar sentido em suas exis-

tências e, ao mesmo tempo, nos nutrir de forças para re-

sistir em nossas realidades. Ao reconhecer Lélia Gonzalez, 

estamos reivindicando o bem viver, uma vez que esse pro-

cesso exige que nos reconheçamos através das conver-

gências. Ou seja, pesquisar a vida e a obra de uma mulher 

negra é simbólico: é um anúncio de possibilidade de mudar 

a realidade em que vivemos. 

 

Lélia Gonzalez e o Feminismo Negro:  

articulando Vozes de Resistência 

O Feminismo Negro é frequentemente mal interpretado 

como um movimento identitário ou uma invenção con-

temporânea que visa teorizar e complexificar as rela-

ções. No entanto, essa visão reduz o impacto duradouro 

de um movimento que tem raízes históricas profundas, 

que conquistou avanços e que continua a ser uma força 

vital para a justiça social e a igualdade. Lélia Gonzalez 

fundamentou o feminismo negro brasileiro, evidenci-

ando como essa luta se fez presente nas vivências de 

mulheres negras muito antes de assim ser nomeado. 

Isso porque o Feminismo Negro foi uma resposta necessá-

ria e contínua às opressões interseccionais enfrentadas por 

mulheres negras, transcendendo as definições comuns.  



79  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO  

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Durante o período colonial e escravocrata no Brasil, vá-

rias mulheres negras desempenharam papeis impor-

tantes na resistência contra a opressão, tanto em qui-

lombos quanto em outros contextos. Dandara dos Pal-

mares, por exemplo, foi uma figura central na 

resistência do Quilombo dos Palmares, localizado na 

Serra da Barriga, Alagoas, no final do século XVII. O 

quilombo era um dos maiores e mais importantes do 

Brasil, abrigando milhares de escravizados fugitivos.  

Dandara foi muito mais que esposa de Zumbi dos Pal-

mares, visto que, conforme nos relata Janaína Oliveira 

(2020), Dandara destacou-se por sua liderança militar 

no quilombo, onde participava ativamente nas estraté-

gias de defesa, ajudando a manter Palmares como um 

espaço de liberdade e autossuficiência. A história de 

Dandara exemplifica o papel crucial das mulheres ne-

gras na liderança de movimentos de resistência, pois ela 

desafiou as normas de gênero e raça de sua época, pro-

vando que as mulheres eram igualmente capazes de li-

derar e lutar pela liberdade no continente americano 

(CAETANO, 2020).  

Lélia Gonzalez descreve a Amefricanidade como uma 

interseção cultural entre a América Latina e a África, 

destacando a importância das influências africanas na 

formação das culturas latino-americanas. Gonzalez uti-

lizou o termo para ressaltar a presença e a contribuição 

afrodescendente em diversas esferas da vida social, 

cultural e política na América Latina. O conceito visa re-

conhecer e valorizar as raízes africanas e afro-brasilei-

ras na formação cultural do Brasil, enfatizando a 



80  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

resistência, a resiliência e a riqueza cultural das popu-

lações afrodescendentes. 

Em A categoria político-cultural de amefricanidade 

(1988), a filósofa afirma que somos uma América Afri-

cana “cuja latinidade, por inexistente, teve trocando o t 

pelo d para aí sim, ter o seu nome assumido com todas 

as letras: Améfrica Ladina” (GONZALEZ, 1988, p. 69). 

Ou seja, é impossível conceber que nossas formações 

fossem exclusivamente europeias e brancas e, assim, 

Lélia Gonzalez amplia nossa compreensão de que inde-

pendente de características físicas, enquanto cidadãos 

de um território colonizado, fomos formados cultural-

mente a partir da Amefricanidade. Portanto, a existên-

cia de Dandara foi um testemunho vivo da força e da 

influência africana na formação da identidade brasileira 

e sua história é simbólica na construção de uma narra-

tiva de resistência e empoderamento do Feminismo Ne-

gro, uma vez que ela exemplifica a interseção das cul-

turas africanas e indígenas, a luta pela liberdade e a cri-

ação de novas formas de existência e resistência que 

são centrais para o conceito de Amefricanidade. 

Logo, a existência da Amefricanidade ladina é uma ex-

pressão da humanidade e o conceito expressa a resis-

tência ao desenvolver tecnologias de reexistência nas 

técnicas de organização social. Bem como dos movi-

mentos negros que promoveram as lutas antirracistas. 

Essa luta foi crucial para a existência e permanência 

neste território porque, como nos informa Gonzalez: 

no caso das sociedades de origem latina, temos o 
racismo disfarçado ou, como eu o classifico, o 



81  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO  

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

racismo por denegação. Aqui prevalecem as ‘teo-
rias’ da miscigenação, da assimilação e da ‘demo-
cracia racial’” (GONZALEZ, 1988, p. 72). 

Ou ainda: 

O racismo latino-americano é suficientemente so-
fisticado para manter negros e índios na condição 
de segmentos subordinados no interior das clas-
ses mais exploradas, graças a sua forma ideoló-
gica mais eficaz: a ideologia do branqueamento. 
Veiculada pelos meios de comunicação de massa 
e pelos aparelhos ideológicos tradicionais, ela re-
produz e perpetua a crença de que as classifica-
ções e os valores do Ocidente branco são os úni-
cos verdadeiros e universais. Uma vez estabele-
cido, o mito da superioridade branca demonstra 
sua eficácia pelos efeitos do estilhaçamento, de 
fragmentação da identidade racial que ele produz: 
o desejo de embranquecer (de “limpar o sangue” 
como se diz no Brasil) é internalizado, com a si-
multânea negação da própria raça, da própria cul-
tura (GONZALEZ, 1988, p. 73). 

A sociedade Brasileira e a sua identidade cultural foram 

desenvolvidas a partir da mistura das culturas africanas 

com as indígenas e europeias na América Latina, cri-

ando uma identidade que não é unicamente africana, in-

dígena ou europeia, mas uma fusão complexa dessas 

influências. Dado o contexto colonialista, não é raro nos 

depararmos com pessoas racializadas que negam suas 

origens e buscam pelo branqueamento na tentativa de 

obter algum reconhecimento social. Isso acontece por-

que, conforme Sueli Carneiro apresenta: 



82  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

a racialidade é aqui compreendida como uma no-
ção relacional que corresponde a uma dimensão 
social, que emerge da interação de grupos racial-
mente demarcados sob os quais pesam concep-
ções históricas e culturalmente construídas acerca 
da diversidade humana. Disso decorre que ser 
branco e ser negro são consideradas polaridades 
que encerram, respectivamente, valores culturais, 
privilégios e prejuízos decorrentes do pertenci-
mento a cada um dos polos das racialidades 
(CARNEIRO, 2023, p. 22-23). 

Contudo, os quilombos foram um potente mecanismo 

social de resistência, afirmação positiva da racialidade 

e preservação da cultura da diáspora africana. Reconhe-

cer Dandara dos Palmares é entender que ela foi um 

exemplo de liderança feminina afro-brasileira, atuando 

como figura central na resistência do Quilombo dos Pal-

mares. Ela simboliza a luta pela liberdade e pela auto-

determinação das comunidades afrodescendentes e, 

portanto, suas vivências refletem os princípios de Ame-

fricanidade, em que a resistência e a resiliência são fun-

damentais para a construção e a preservação da identi-

dade e da cultura. 

Portanto, Améfrica, enquanto sistema etnogeo-
gráfico... é uma criação nossa e de nossos ante-
passados no continente em que vivemos, inspira-
dos em modelos africanos... Ontem como hoje, 
americanos oriundos dos mais diferentes países 
têm desempenhado um papel crucial na elabora-
ção dessa Amefricanidade que identifica, na Diás-
pora, uma experiência histórica comum que exige 
ser devidamente conhecida e cuidadosamente 
pesquisada. Embora pertencemos a diferentes 



83  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO  

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

sociedades do continente, sabemos que o nosso 
sistema de dominação é o mesmo em todas elas, 
ou seja: o racismo, essa elaboração fria e extrema 
do modelo ariano de explicação, cuja presença é 
uma constante em todos os níveis de pensamento, 
assim como parte e parcela das mais diferentes 
instituições dessas sociedades. (GONZALEZ, 
1998, p. 77) 

Ao articular o sistema etnogeográfico como uma criação 

dos nossos antepassados Lélia Gonzalez propõe uma 

reinterpretação crítica da história e da construção iden-

titária latino-americana a partir da perspectiva da diás-

pora africana. A noção de Amefricanidade ultrapassa os 

limites geográficos e culturais impostos pelo colonia-

lismo ao reconhecer que há entre os povos racializados 

da América Latina uma experiência histórica comum 

marcada pela opressão, mas também pela resistência. 

É importante destacar que mais do que uma expressão 

da humanidade diaspórica, a amefricanidade é uma ca-

tegoria que visa contrapor a ideia de América centrada 

no imperialismo. Sendo uma categoria político-cultural 

que se constitui, portanto, como uma resposta ao apa-

gamento sistemático das contribuições africanas e indí-

genas na formação dos países latino-americanos e 

como uma ferramenta de denúncia das estruturas de 

dominação, especialmente o racismo, que persiste de 

forma enraizada em todas as instituições sociais. 

Reconhecer a Amefricanidade como uma construção co-

letiva e ancestral é, assim, uma forma de insurgência 

epistemológica, pois rompe com os paradigmas eu-

rocêntricos que tentam homogeneizar a América sob o 



84  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

manto da latinidade branca e colonizada. Ao destacar 

que o racismo é o elemento estruturante comum entre 

as diversas sociedades da diáspora, Gonzalez aponta 

para a necessidade de construir alianças entre os sujei-

tos subalternizados, especialmente entre mulheres ne-

gras, cujas vivências foram historicamente silenciadas. 

A Amefricanidade, nesse contexto, não é apenas um 

conceito, mas uma prática política e pedagógica que va-

loriza os saberes locais, a ancestralidade e a diversi-

dade de expressões culturais que emergem da luta por 

dignidade e justiça social. 

Portanto, o conceito de Amefricanidade de Lélia Gon-

zalez e a existência de figuras históricas como Dandara 

dos Palmares são interligados pela valorização da re-

sistência e da identidade afrodescendente e pela luta 

contra o racismo. Lélia Gonzalez faz isso ao apresentar 

em seus textos a luta pela preservação cultural e pelo 

resgate das contribuições africanas na formação da so-

ciedade brasileira. Sendo assim, ao reconhecer as vozes 

de resistência dessas mulheres e fazer tais conexões, 

podemos apreciar a riqueza que os nossos antepassa-

dos criaram e admirar a complexidade da herança afro-

brasileira e indígena e seu impacto contínuo na cultura 

e na história do Brasil. 

Isto significa que compreender o Feminismo Negro a 

partir da perspectiva da Amefricanidade é reconhecer 

que essa luta não nasce de modismos acadêmicos ou de 

agendas identitárias vazias, mas de uma trajetória his-

tórica marcada pela resistência à colonialidade e pelo 

protagonismo de mulheres negras como Dandara, que 

encarnam a essência dessa proposta. A construção de 



85  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO  

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

uma América verdadeiramente plural, crítica e insur-

gente passa, necessariamente, pelo reconhecimento 

das vozes e experiências amefricanas como centrais na 

reescrita das histórias e dos futuros possíveis para os 

povos da diáspora. 

Caminhando mais adiante pela construção do percurso 

histórico brasileiro encontramos no século XIX, em São 

Luís do Maranhão, Maria Firmina dos Reis, que foi a pri-

meira romancista do Brasil. Isto é, foi uma mulher negra 

e escritora que em 1859, publicou "Úrsula", um ro-

mance que abordava o tema da escravização e dava voz 

aos negros escravizados, desafiando as narrativas do-

minantes da época. Seu trabalho literário foi uma forma 

de resistência cultural, destacando as injustiças do sis-

tema escravocrata e promovendo a empatia e a compre-

ensão dos brancos sobre as condições de existência dos 

povos escravizados. Ela demonstra, pela literatura, a 

humanidade das pessoas racializadas, nas vivências do 

cotidiano, exemplificando por meio de uma narrativa 

sensível e poderosa que não apenas denuncia as atro-

cidades da escravidão, mas também celebra a resistên-

cia e a dignidade dos indivíduos oprimidos. 

Por isso, ao articular os conceitos desenvolvidos por Lé-

lia Gonzalez, com as vivências de Maria Firmina dos 

Reis, é importante entender como a filosofia de Gon-

zalez e o legado literário de Firmina se entrelaçam, e 

promovem o desenvolvimento do Feminismo Negro 

brasileiro a partir das interseccionalidades abordadas. 

Essa construção se dá por meio do reconhecimento das 

experiências históricas, filosóficas e culturais das 



86  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

mulheres negras que nos antecederam, como fonte de 

inspiração e empoderamento. 

Lélia Gonzalez destacou a importância de compreender 

as intersecções das opressões que as mulheres negras 

enfrentam, não apenas como questões isoladas de raça 

ou gênero, mas como uma complexa interação desses 

sistemas de poder. Esse entendimento é crucial para 

uma análise completa e eficaz das formas de resistência 

e luta por justiça social: 

Ali, a gente constata que, em virtude dos meca-
nismos da discriminação racial, a trabalhadora ne-
gra trabalha mais e ganha menos que a trabalha-
dora branca que, por sua vez, também é discrimi-
nada enquanto mulher. [...] Por essas e outras é 
que a mulher negra permanece como o setor mais 
explorado e oprimido da sociedade brasileira, uma 
vez que sofre uma tríplice discriminação (social, 
racial e sexual) (GONZALEZ, 2020, p. 217). 

Lélia Gonzalez esteve à frente da luta política antirra-

cista na ditadura militar (1964-1985), foi a primeira a 

ministrar um curso de cultura negra no Brasil em 1976 

(RATTS; RIOS, 2010) e foi uma figura fundamental na 

formação do Movimento Negro Unificado (MNU). Sua 

participação no MNU teve como objetivo combater as 

desigualdades entre negros e brancos e, nas próprias 

palavras dela, “conquistar um espaço para o negro na 

realidade brasileira” (GONZALEZ, 1980b, p. 204-205). 

Ela abordava de forma incisiva e coesa a complexidade 

de ser reconhecida como uma mulher negra em um país 

que pregava e promovia a igualdade entre os diferentes 



87  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO  

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

grupos étnicos, mas que ao mesmo tempo incentivava a 

miscigenação e hierarquias sociais com base na cor da 

pele e no gênero. 

Em diversas falas e apresentações, Lélia Gonzalez ex-

pôs a opressão e exploração vivenciadas pelas mulhe-

res negras no Brasil, abordando a interseccionalidade 

das opressões (muito antes desse conceito ser nome-

ado) antecipando como a interação combinada entre 

raça, classe e gênero provocavam efeitos marcantes nas 

vivências de mulheres negras.  

De acordo com opiniões meio apressadas, a mãe 
preta representaria o tipo acabado da negra aco-
modada, que passivamente aceitou a escravidão e 
a ela respondeu de maneira mais cristã, ofere-
cendo a face ao inimigo. Acho que não dá para 
aceitar isso como verdadeiro. Sobretudo quando 
se leva em conta que sua vida foi levada com 
muita dor e humilhação. E é justamente por isso 
que não se pode desconsiderar que a mãe preta de-
senvolveu suas formas de resistência: a resistência 
passiva cuja dinâmica deve ser encarada com mais 
profundidade. (GONZALEZ, 2021, p. 198). 

O trecho em questão desafia a visão estereotipada e 

simplista da mulher negra trazendo como exemplo a 

"mãe preta", uma figura vista socialmente como passiva 

e que aceitou sua condição de escravizada de forma re-

signada. Mas, a partir do pensamento promovido pelo 

Feminismo Negro, Lélia Gonzalez propõe uma análise 

mais profunda e complexa da resistência das mulheres 

negras. As “mães pretas” desenvolveram maneiras de 

preservar sua dignidade e a de suas famílias, 



88  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

transmitindo conhecimentos, valores culturais e espiri-

tuais que ajudaram a manter vivas as tradições africa-

nas e a identidade cultural. 

Assim, tanto o trabalho de Maria Firmina dos Reis 

quanto às análises propostas pelo Feminismo Negro, 

como as de Lélia Gonzalez, promovem uma compreen-

são mais profunda e multifacetada da resistência das 

mulheres negras, reconhecendo sua agência, sua capa-

cidade de preservar e transformar culturas e identida-

des, e seu papel crucial na construção de uma narrativa 

mais justa e representativa. 

Lélia nos convida a reavaliar a figura da “mãe preta” não 

como uma vítima passiva, mas como uma protagonista 

ativa em sua própria história de resistência. Através do 

reconhecimento das formas de resistência passiva, o fe-

minismo negro amplia nossa compreensão das estraté-

gias de luta das mulheres negras, celebrando sua resili-

ência e capacidade de transformar dor e humilhação em 

força e empoderamento, em um entendimento que nos 

permite valorizar e apreender experiências histórico-filo-

sóficas das mulheres negras. A partir deste entendi-

mento, Gonzalez cria uma fundamentação teórica e aca-

dêmica para a agência do Feminismo Negro que já existia. 

Segundo Gonzalez (1980), o reconhecimento das com-

plexidades das opressões, que atravessam as vivências 

das mulheres negras, faz emergir uma organização so-

cial, para que possa haver a emancipação das mulheres, 

sejam elas negras, indígenas, brancas, camponesas, ur-

banizadas ou quilombolas. Isso ocorre porque o femi-

nismo negro não é um movimento identitário, este é um 



89  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO  

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

movimento que incorpora as vozes e narrativas de todas 

as pessoas e vivências.  

Lélia Gonzalez cunhou o termo amefricanidade enten-

dendo que sexismo, classismo e racismo são marcas da 

cultura colonialista. Com isso, ela fortalece o entendi-

mento de que o Feminismo Negro é um movimento am-

plo que possui em sua origem a escuta ativa de todas, 

todes e todos, e consequentemente, Gonzalez defende 

que a existência de uma linguagem cultural como uma 

potente forma de subversão da herança colonial. 

Ao falar em linguagem, precisamos destacar que no sé-

culo XX, na favela do Canindé, em São Paulo, Carolina 

Maria de Jesus foi um exemplo notável de subversão da 

linguagem culta e uma das mais potentes representa-

ções do Feminismo Negro. Não apenas por sua obra li-

terária, mas também por sua vida e resistência em um 

contexto de pobreza e discriminação, pois sua trajetória 

destaca as complexas intersecções de raça, gênero e 

classe, ilustrando como as mulheres negras desafiaram 

e continuam a desafiar as estruturas opressoras.  

Assim como Maria Firmina, Carolina usou sua escrita 

para desafiar as narrativas dominantes que frequente-

mente inviabilizam as vivências das pessoas racializa-

das, em específico, de mulheres negras. Ao retratar as 

dificuldades e a resiliência de sua comunidade, ela trouxe 

à tona questões sociais urgentes e fez ecoar a voz das 

pessoas que foram marginalizadas, destacando-se como 

uma mulher negra que não se deixou definir pelas limita-

ções impostas pela sociedade, mostrando que as 



90  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

mulheres negras têm suas próprias histórias para contar 

e papeis importantes a desempenhar. 

Carolina Maria de Jesus foi uma das vozes mais impac-

tantes da literatura brasileira e seu trabalho personifica 

o uso do “Pretuguês” como uma linguagem da resistên-

cia. Em seu livro Quarto de Despejo: Diário de uma Fa-

velada, publicado em 1960, Carolina descreve a vida na 

favela de forma crua e autêntica, utilizando uma lingua-

gem que incorpora elementos do “Pretuguês”. Ela não 

apenas narra suas experiências e as da comunidade 

com honestidade, mas também transforma a linguagem 

para refletir a identidade cultural e a resistência contra 

as injustiças sociais e econômicas enfrentadas pelos 

moradores da favela. Lélia define assim o pretuguês: 

aquilo que chamo de “pretuguês” e que nada mais 
é do que marca de africanização do português fa-
lado no Brasil (nunca esquecendo que o coloniza-
dor chamava os escravos africanos de “pretos”, e 
de “crioulos” os nascidos no Brasil) é facilmente 
constatável sobretudo no espanhol na região ca-
ribenha. O caráter tonal e rítmico das línguas afri-
canas trazidas para o Novo Mundo, além da ausên-
cia de certas consoantes (como o l ou o r, por exem-
plo), apontam para um aspecto pouco explorado da 
influência negra na formação histórico-cultural do 
continente como um todo (GONZALEZ, 1988, p. 70). 

Por isso, ao conectar o conceito de "Pretuguês" de Lélia 

Gonzalez com a obra de Carolina Maria de Jesus, pode-

mos apreciar melhor como a linguagem pode ser uma 

ferramenta poderosa na luta por justiça e igualdade. 

Carolina não apenas utilizou o “Pretuguês” para contar 



91  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO  

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

suas próprias histórias e as de sua comunidade, mas tam-

bém redefiniu o significado da linguagem literária ao in-

corporar a voz e a experiência dos marginalizados. Seu le-

gado continua a ser uma fonte de inspiração para aqueles 

que buscam expressar e afirmar sua identidade cultural 

afro-brasileira através da linguagem e da escrita. 

Além disso, a forma como Lélia Gonzalez expõe o lugar 

reservado às mulheres negras dialoga estreitamente 

com os textos de Carolina Maria de Jesus, pois Gonzalez 

desenvolve explicações de respaldo acadêmico e coe-

rentes sobre os sentimentos e preocupações que são 

expostas no livro Quarto de Despejo. 

Muitos criticaram o fenômeno global que marcou o início 

de carreira literária de Carolina Maria de Jesus, argumen-

tando que ela escrevia de forma errada, e duvidavam de 

sua inteligibilidade e até mesmo da originalidade de 

seus textos. Isso ocorreu em decorrência da gramática e 

do vocabulário empregado na escrita dos seus diários. 

Entretanto, sabemos que estas dúvidas e tentativas de 

invalidação foram apenas mais um reflexo do racismo e 

do sistema colonizado que opera através da linguagem 

epistêmica imposta pela classe dominante. 

Porém, o que ainda não é evidente — mas que Lélia 

Gonzalez consegue descrever através do conceito de 

Pretuguês — é que Carolina Maria de Jesus foi uma es-

critora que introduziu em seu texto, de forma orgânica, 

um legado linguístico ancestral. O que muitos conside-

ram um falar ou escrever “errado”, é, na verdade, um re-

flexo de um saber ancestral, herdado de povos que por 



92  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

muito tempo na literatura brasileira foram reduzidos à 

escravização. 

Segundo Gonzalez (2018), o “Pretuguês” foi desenvol-

vido a partir da resistência dos povos que foram escra-

vizados e forçados a aprender e se comunicar na lingua-

gem do colonizador. Neste sentido, Lélia Gonzalez des-

taca a influência do dialeto da senzala na construção da 

identidade nacional, afirmando que na construção da 

amefricanidade há uma categoria linguística, pois “aquilo 

que chamo de ‘pretuguês’ e que nada mais é do que 

marca de africanização do português falado no Brasil” 

(GONZALEZ, 1988, p. 70). A autora demonstra ter do-

mínio da linguagem acadêmica, uma vez que explora 

elementos densos e traz como exemplos nas suas ex-

plicações a ausência de certas consoantes e os dialetos 

crioulos do Caribe: 

É engraçado como eles gozam a gente quando a 
gente diz que é Framengo. Chamam a gente de 
ignorante dizendo que a gente fala errado. E de 
repente ignoram que a presença desse r no lugar 
do l, nada mais é que a marca linguística de um 
idioma africano, no qual o l inexiste. Afinal, quem 
que é o ignorante? Ao mesmo tempo, acham o 
maior barato a fala dita brasileira, que corta os er-
res dos infinitivos verbais, que condensa você em 
cê, o está em tá e por aí afora. Não sacam que tão 
falando pretuguês (GONZALEZ, 2018, p. 208). 

Bagno (2002) destaca o fato de que a substituição do l 

por r ocorreu desde o início do português europeu, 

mesmo quando nem Camões evitou esse problema em 

“Os Lusíadas”. No entanto, se alguém usar palavras 



93  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO  

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

como chicrete, ingrês, pranta ou frecha fora das normas 

cultas da língua portuguesa pode ser considerado, as-

sim como Carolina Maria de Jesus foi, uma pessoa me-

nos inteligente — ou até mesmo ao cúmulo da pessoa 

ser acusada de ter uma deficiência intelectual. 

Isso porque, no Brasil, a inteligibilidade das pessoas ra-

cializadas é constantemente negada, essa é uma mani-

festação do racismo que, nas palavras de Sueli Carneiro, 

“se torna cada vez mais direto, explícito e violento, sem 

mediações, nem medo de dizer seu nome” (CARNEIRO, 

2016, p. 20). O preconceito linguístico surge de precon-

ceitos sociais e González (2018) observa que esse tipo 

de preconceito é mais evidente entre os seus, isto é, os 

povos racializados. Lélia Gonzalez, ainda complementa 

sua colocação destacando que ao  

falar em pretuguês, é importante ressaltar que o 
objeto parcial por excelência da cultura brasileira 
é a bunda (esse termo provém do quimbundo que, 
por sua vez, e juntamente com o ambundo, pro-
vém do tronco linguístico bantu que “casual-
mente” se chama bunda). E dizem que significante 
não marca… Marca bobeira quem pensa assim. De 
repente bunda é língua, é linguagem, é sentido e é 
coisa.  De repente é desbundante perceber que o 
discurso da consciência, o discurso do poder domi-
nante, quer fazer a gente acreditar que a gente é 
tudo brasileiro, e de ascendência europeia, muito 
civilizado etc. e tal (GONZALEZ, 2018, p. 208). 

Dito isso, Lélia chama a atenção para o preconceito lin-

guístico que surge de um discurso predominante, dos de-

tentores da norma culta, que ao mesmo tempo ignoram 



94  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

ou desconhecem a formação da variante brasileira da lin-

guagem denominada “Pretuguês”. Além disso, ela des-

taca o valor semântico das palavras e o papel que a lin-

guagem desempenha na instituição do racismo no Brasil. 

Portanto, podemos afirmar que Carolina Maria de Jesus 

viveu e escreveu em um período em que a sociedade bra-

sileira constantemente negava a inteligibilidade e a dig-

nidade da população negra, especialmente as mulheres 

negras e pobres. Suas vívidas descrições da vida na fa-

vela do Canindé trazem à tona a brutalidade da pobreza 

e a exclusão social, revelando um racismo que, como 

Sueli Carneiro (2016) descreve, é direto, explícito e vio-

lento. A obra de Carolina desafiou essa negação ao pro-

porcionar uma visão autêntica e poderosa da vida dos 

marginalizados, forçando a sociedade a reconhecer a hu-

manidade e as vozes daqueles que estavam na periferia, 

tornando-se uma potente expressão do Feminismo Ne-

gro, que posteriormente encontrou respaldo acadêmico 

no trabalho desenvolvido por Lélia Gonzalez. 

 

Conclusão 

Lélia Gonzalez foi uma das pioneiras em destacar a inter-

seccionalidade das opressões enfrentadas por mulheres 

negras, enfatizando que essas mulheres não são afetadas 

apenas pela opressão de gênero ou raça isoladamente, 

mas sim por uma interação complexa desses sistemas de 

poder. Ela argumentou que entender essas interseções é 

crucial para uma análise completa e eficaz das formas de 

resistência e luta por justiça social. 



95  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO  

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Sendo assim, ao analisar a vida e o legado de Dandara 

dos Palmares à luz do conceito de articulação das opres-

sões interseccionais de Lélia Gonzalez, podemos enten-

der como as mulheres negras na liderança de movimen-

tos de resistência enfrentam desafios que não se limitam 

apenas à raça ou gênero. Dandara, como líder militar e 

estratégica no Quilombo dos Palmares, enfrentou não 

apenas a opressão racial como uma pessoa escravizada; 

mas também desafiou as normas de gênero da sua época 

ao liderar ativamente as estratégias de defesa e organi-

zação da comunidade quilombola. 

Lélia Gonzalez foi uma das principais intelectuais do movi-

mento negro no Brasil, e tornou-se elemento fundamental 

na teorização e consolidação do Feminismo Negro como 

um campo político e acadêmico. Ela aprofundou a análise 

das experiências das mulheres negras, articulando concei-

tos teóricos que deram nome e forma epistemológica a 

uma luta que já existia de forma prática. 

O conceito de “amefricanidade” tem uma conexão pro-

funda com a obra de Maria Firmina dos Reis, especial-

mente em seu papel pioneiro como escritora negra no Bra-

sil. Maria Firmina dos Reis, ao publicar Úrsula, não apenas 

desafiou as normas literárias da época, mas também con-

tribuiu significativamente para a expressão da identidade 

afro-brasileira através da literatura. 

A “amefricanidade” de Lélia Gonzalez ressalta a importân-

cia de reconhecer e valorizar as raízes africanas na forma-

ção cultural e social do Brasil. À vista disso, quando Maria 

Firmina dos Reis escreve sobre as experiências dos negros 

escravizados, contribui diretamente com a valorização, isto 



96  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

é, faz isto ao oferecer uma narrativa autêntica e humaniza-

dora das vivências afro-brasileira. A escritora não apenas 

resistiu às normas literárias eurocêntricas, mas também 

afirmou a identidade cultural afro-brasileira como parte in-

tegrante da sociedade, demonstrando a “amefricanidade” 

que Gonzalez nos apresenta. 

O conceito de “Pretuguês” desenvolvido pela autora tam-

bém é uma manifestação do desenvolvimento da amefri-

canidade e, em razão disso, se torna fundamental para 

compreender a forma como Carolina Maria de Jesus utili-

zou a linguagem como uma ferramenta de resistência em 

sua obra e vida. Lélia Gonzalez introduziu o conceito de 

“Pretuguês” para descrever como a língua portuguesa foi 

apropriada e transformada pelas comunidades negras no 

Brasil. Essa forma de linguagem não apenas reflete as in-

fluências africanas e afro-brasileiras na linguagem cotidi-

ana, mas também representa uma resistência à imposição 

cultural e linguística das normas dominantes impostas 

através da herança colonial. 

Neste contexto, é essencial considerar que a filosofia de 

Lélia Gonzalez fundamenta o feminismo negro brasileiro 

ao articular as interseccionalidades das opressões enfren-

tadas por mulheres negras, enfatizando que a compreen-

são dessas interseções é essencial para uma análise com-

pleta e eficaz das formas de resistência e luta. Dessa ma-

neira, Gonzalez destaca que a opressão de raça e gênero 

não opera isoladamente, mas de forma entrelaçada, e essa 

perspectiva é crucial para entender o papel de figuras his-

tóricas de resistência como Dandara dos Palmares, Maria 

Firmina dos Reis e Carolina Maria de Jesus. 



97  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO  

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Em vista disso, é possível afirmar que Gonzalez articula as 

formas de resistência nomeando conceitos e dando uma 

visibilidade acadêmica e social para ações ativas desenvol-

vidas por mulheres negras. Assim torna-se claro que a fi-

losofia de Lélia Gonzalez é fundamental para o Feminismo 

Negro brasileiro, pois fornece uma estrutura teórica que re-

conhece e valoriza as interseccionalidades das opressões 

enfrentadas pelas mulheres negras.  

Em conclusão, ao reconhecer a articulação de conceitos 

como “amefricanidade” e “pretuguês”, Gonzalez oferece 

uma lente através da qual podemos apreciar a profundi-

dade das contribuições de personalidades como Dandara 

dos Palmares, Maria Firmina dos Reis e Carolina Maria de 

Jesus. Essas mulheres não apenas resistiram às opressões 

de raça e gênero, mas também desempenharam papéis 

cruciais na construção social e cultural do Brasil, afirmando 

a identidade e a dignidade afro-brasileira em um contexto 

de constante luta e resistência. 

 

 

Carla de Brito Nascimento 

Mestranda em Filosofia pela Universidade Federal de 
Uberlândia (UFU). Coordenadora da instituição de 
ensino popular ABC do Glória. Criadora e ministrante do 
curso de extensão Escrevivências Filosóficas. 

https: //orcid.org/0009-0006-7012-1918  

https://orcid.org/0009-0006-7012-1918


98  LÉLIA GONZALEZ E A FUNDAMENTAÇÃO DO FEMINISMO NEGRO...  
CARLA DE BRITO NASCIMENTO 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Referências 

CAETANO, Janaína Oliveira; CASTRO, Helena Carla. Dandara dos Palmares: uma proposta 
para introduzir uma heroína negra no ambiente escolar. Revista Eletrônica História em Re-
flexão, v. 14, n. 27, p. 153-179, 2020. 

CARNEIRO, Sueli.  Entrevista.  Margem Esquerda. Revista da Boitempo,  n.  27, out., p. 11-22. 
São Paulo: Boitempo, 2016. 

CRENSHAW, Kimberlé. Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black Feminist 
Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics [1989]. 
Contemporary Sociological Theory, v. 1, p. 354, 2022. 

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Apresentado no Reunião do Grupo 
de Trabalho “Temas e problemas da População Negra no Brasil”, IV Encontro Anual da As-
sociação Brasileira de Pós-graduação e Pesquisa nas Ciências Sociais. Rio de Janeiro, 1980. 

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Revista Ciências Sociais Hoje, 
ANPOCS, 1984, p.223-244. 

GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. Tempo Brasileiro, Rio de 
Janeiro, n. 92/93, p. 69-82, jan./jun. 1988. 

GONZALEZ, Lélia Gonzalez: primavera para as rosas negras. São Paulo: Filhos da África, 2018. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e diálogos. 
In: RIOS, Flávia; RATTS, Alex. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, interven-
ções e diálogos. Rio de Janeiro: ZAHAR, 2020, p. 217. 

RATTS, Alex; RIOS, Flávia. Lélia Gonzalez. Retratos do Brasil Negro. São Paulo: Selo Negro, 2010.  

OLIVEIRA, Ana Caroline Amorim. Lélia Gonzalez e o pensamento interseccional: uma reflexão 
sobre o mito da democracia racial no Brasil. Revista Interritórios, v. 6, n. 10: p. 89-104, 2020. 

 



 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18176878 
 

 

T A R K A  
V.1 / N. 2 
 

 

 

 

 

 

 

Capoeira Angola: corporeidade e 
ancestralidade na cultura  
popular brasileira  

Capoeira Angola: corporeality and ancestry in 
Brazilian popular culture 

Glauciane Souza  

 

 

RESUMO 

As manifestações culturais brasileiras afro-di-
aspóricas, como a Capoeira Angola, mais que 
símbolo de resistência, são memórias grafadas 
no corpo, são espaço-tempo de ancestralidade 
sempre presente.  Nesse sentido, esse estudo 
busca identificar os princípios filosóficos an-
cestrais de vida e de mundo Bakongo narrados 
nas performances corporais na Capoeira An-
gola, enquanto memória corpórea. Para isso, 
trouxe para a roda a discussão sobre a corpo-
reidade do filósofo francês Merleau-Ponty e o 
pensamento ancestral dos Bakongo apresen-
tado por Bunseki Fu-Kiau, numa metodologia 
transdisciplinar, que investiga o corpo e suas 
performances na cultura popular brasileira. 

PALAVRAS-CHAVE  

Corporeidade na Capoeira Angola; Cosmologia 
Bakongo; Memória Corpórea; Ancestralidade; 
Cultura Popular. 

ABSTRACT 

Brazilian Afro-diasporic cultural manifestations, 
such as Capoeira Angola, are more than a sym-
bol of resistance; they are memories engraved 
on the body, they are a space-time of ever-pre-
sent ancestry. In this sense, this study seeks to 
identify the ancestral philosophical principles of 
Bakongo life and world narrated in the corporal 
performances in Capoeira Angola, as corporeal 
memory. To this end, I brought to the table the 
discussion on corporeality of the French philos-
opher Merleau-Ponty, and the ancestral 
thought of the Bakongo presented by Bunseki 
Fu-Kiau, in a transdisciplinary methodology 
that investigates the body and its performances 
in Brazilian Popular Culture. 

KEYWORDS 

Corporeality in Capoeira Angola; Bakongo 
Cosmology; Corporeal Memory; Ancestry; 
Popular Culture. 
 
 

  



100  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

 

Introdução* 

A pluralidade da sociedade brasileira é inegável, composta 

por europeus e uma variedade de povos oriundos da África 

Ocidental e Central em conjunto com os povos originários. 

O país tornou-se um rico e complexo agregado cultural. 

Uma estrutura social atravessada por tradições de origem 

afro-brasileira, territórios de exteriorização e transcrição 

de uma memória corpórea, lugares de ancestralidade que 

nos aproximam dos nossos pares e nos remontam à nossa 

origem comum, a África. 

Nesta terra foram recriados modos de ser, viver e estar no 

mundo, bem como formas de se relacionar com o outro, seja 

animal, elemento natural, sobrenatural ou espiritual, pre-

sente nas chamadas cosmologias africanas. Ensinamentos 

e compreensões sobre a origem da vida e o funcionamento 

do cosmos, saberes tão enraizados no povo negro que atra-

vessou o Atlântico que, em contato com outros modos de 

ser e pensar também presentes nessa terra, deram origem 

ao que conhecemos hoje como cultura popular brasileira.  

As práticas negro-africanas que compõem esse mosaico cul-

tural foram atravessadas por outros modos de existir no 

mundo, portanto, estiveram e estão imersas em processos 

circulares de símbolos, significados e atuações que as mol-

daram em dada medida, e as trouxeram até o tempo presente.  

A capoeira, como a conhecemos hoje, é resultado desse 

processo circular de transformação e adaptação. Ela per-

correu uma trajetória que vai desde a sua criminalização e 

caracterização como uma luta violenta até ser recriada 

* O presente artigo é um 
desdobramento da pesquisa  
Corporeidade na Capoeira 
Angola: formas de viver e 
pensar grafadas no corpo, 

desenvolvida durante o 
mestrado interdisciplinar no 

PPGCult da Universidade 
Federal de Sergipe.     



101  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

como arte marcial, dança e jogo. Passando ainda, por uma 

revitalização ancestral com Mestre Pastinha, e mais tarde 

acentuada pelos estudos de Fu-Kiau. Esse processo trouxe a 

capoeira ao centro, ressignificando-a e recriando-a, não só 

contando uma história de resistência, mas também proporci-

onando a redescoberta de nossa própria memória corpórea. 

Mestre Pastinha acreditava em uma capoeira ritualística 

para manter-se fiel à tradição, mesmo que isso fosse quase 

impossível, dado que, ao longo do tempo, principalmente 

em tradições orais, podem ocorrer perdas, adaptações e 

modificações no universo simbólico das manifestações 

culturais populares. 

A capoeira, assim como outras práticas ancestrais negras 

no Brasil, é recriada no território nacional através dos cor-

pos violentados pela escravização. A luta unia-se às dan-

ças, músicas e cultos, e, dessa forma, os escravizados se 

colocavam na roda da vida, em pé diante da desumaniza-

ção dos seus corpos. Ali, na vivência da capoeira, em um 

movimento de retorno simbólico ao que ficou para trás, es-

tavam presentes o entretenimento, a comunicação, a lin-

guagem corporal, o culto às divindades e aos ancestrais. 

Ou seja, a capoeira surge da luta de resistência, não ape-

nas física, mas também espiritual, conceitual e epistemo-

lógica, permanecendo nesse campo de atuação, 

produzindo e reproduzindo vivências e modos de ser, um 

trabalho prático de sobrevivência dentro do contexto que 

nem sempre lhe foi favorável. 

A roda de capoeira Angola comporta uma série de cos-

mologias grafadas no corpo, dentre elas, a cosmologia 



102  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

bakongo, considerando principalmente o território de ori-

gem dos povos traficados. A prática renasce na travessia 

de Kalunga e, em sua composição, carrega um complexo 

de processos que a transformaram e continuam transfor-

mando-a dentro do movimento circular vital. 

Diante disso, questiono: “Quais princípios e fundamentos 

da cosmologia bakongo estão presentes na gestualidade 

e expressividade da capoeira angola?” 

Nesse sentido, parto da cosmologia bakongo, um pensa-

mento ancestral do povo bantu, trazido até nós por Bunseki 

Fu-Kiau, como fonte central de saberes. Busco, assim, tra-

zer outras perspectivas de conhecimento, numa tentativa 

de resgatar entendimentos e pensamentos resguardados 

no interior da capoeira angola. 

Desse modo, o objetivo é identificar os princípios filosófi-

cos ancestrais de vida e de mundo bakongo narrados nas 

performances corporais na capoeira angola. Para isso, dis-

cuto a corporeidade em sua acepção contemporânea to-

mando como referência a concepção de corporeidade em 

Merleau-Ponty (2006).  

Com isso, descrevo valores ancestrais presentes e res-

guardados na memória corpórea de quem faz capoeira, a 

partir do entendimento da cosmologia bantu-kongo.  

Além disso, investigo o corpo e suas performances na ca-

poeira angola com base no conceito de oralidade de Leda 

Maria Martins (2011). E busco contribuir para a reflexão 

sobre uma filosofia latino-americana presente na cultura 

popular brasileira. 



103  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Apresento uma pesquisa qualitativa, tipo de pesquisa ade-

quada para abordar os ciclos de movimentos sociais e hu-

manos, em que busco interpretar, enquanto pesquisadora, 

o espaço e o tempo vividos, ao mesmo tempo em que sou 

sujeito no espaço. Com isso, realizo um diálogo com a lite-

ratura, apresentando interpretações e leituras do espaço 

vivido e do experienciado:  

Na pesquisa qualitativa, todos os fenômenos são igual-
mente importantes e preciosos: a consciência das ma-
nifestações e suas ocasionalidades, a frequência e a 
interrupção, a fala e o silêncio. É preciso encontrar o 
significado manifesto e o que permanece oculto 
(CHIZZOTTI, 2000, p. 85).   

O vínculo entre signo e significado invariavelmente de-

pende do arcabouço interpretativo do pesquisador. 

Portanto, tecnicamente, não podemos alcançar a im-

parcialidade na pesquisa. Quanto a isso, o meu envolvi-

mento pessoal encontra espaço de interpretação, pois não 

tive intento de me distanciar, e sim de me envolver em 

todo o processo experiencial no espaço-tempo da roda. 

Dentre os cruzamentos que este estudo possibilitou, loca-

lizo-o na transdisciplinaridade, método que muitas vezes 

inclui uma dimensão ética, e até espiritual, reconhecendo 

que o conhecimento e a ação estão interligados a valores, 

a crenças e à busca de sentido.  

Korte (2000, p. 41) salienta que a transdisciplinaridade 

metodológica corresponde a um processo de democratiza-

ção do intelecto que equipara o valor das experiências in-

telectuais. Segundo os autores, a transdisciplinaridade não 



104  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

apenas combina disciplinas acadêmicas, como também in-

tegra diferentes tipos de conhecimento, incluindo saberes 

tradicionais, práticos e culturais. 

Portanto, segundo Korte (2000, p. 33), a transdisciplinari-

dade exige que nos predisponhamos a recorrer a tantas 

disciplinas quanto forem necessárias, visando captar, en-

tre elas, aquilo que há de semelhança, interdependência, 

convergência e conexão, tanto no âmbito das informações 

quanto no das leis, dos métodos e dos conhecimentos. 

Essa visão nos permite não somente o trânsito necessário 

entre os campos de conhecimento para a realização de 

uma pesquisa que busca estabelecer um diálogo entre 

áreas distintas de saberes, como também abre caminho 

para atravessar as disciplinas. Assim, transitei pela filoso-

fia, história, sociologia, cosmologia negro-africana, dentre 

outras, para desenvolver esse estudo teórico-descritivo. 

 

Cosmologia Bakongo 

O que nós conhecemos hoje como cosmologia bakongo são 

formas de conhecimento milenares desenvolvidas na soci-

edade tradicional dos bakongo. O termo se refere aos po-

vos localizados na parte ocidental do Reino do Kongo, uma 

larga parte da costa do Atlântico que começa no sul do 

Gabão e se estende até a República Democrática do Congo.  

Nessa faixa territorial, desenvolveu-se uma rica sociedade 

estruturada em princípios e valores próprios, aos quais ti-

vemos acesso nas últimas décadas por meio dos trabalhos 

do filósofo congolês Kimbwandende Bunseki Fu-Kiau. 



105  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Em sua obra Cosmologia Africana dos Bantu-Kongo: Prin-

cípios de Vida e Vivência, originalmente escrita em inglês 

e kikongo e traduzida no Brasil por Tiganá Santana (2019), 

o filósofo apresenta a rica cosmologia dos Bakongo, bem 

como sua estrutura social, política e ética, atravessadas 

pela compreensão de um tempo espiralar, destituído de 

começo, meio e fim, cuja força motriz emana do centro. 

Os bakongo pertencem ao grupo cultural e linguístico co-

nhecido ocidentalmente como bantu. Após a partilha da 

África, ocorrida em Berlim (1884), seu território foi dividido 

em três áreas controladas por potências imperialistas: a 

atual Angola, a República do Congo e a República Demo-

crática do Congo, que foram colonizadas por Portugal, 

França e Bélgica, respectivamente, até suas independên-

cias entre as décadas de 1960 e 1970. Assim, o grupo 

étnico-linguístico encontra-se hoje separado por essas de-

limitações geopolíticas ocidentais. 

E é nesse território apontado como espaço ancestral, onde se 

encontram as raízes da capoeira, conforme afirmação de 

Bunseki Fu-Kiau em palestra ministrada em Salvador, em 

1997, durante o III Encontro Internacional da Capoeira Angola.  

Segundo as palavras do autor, o Congo-Angola foi a terra 

de origem da capoeira e, nesse sentido, no caso brasileiro, 

o contato com a capoeira não foi equivocado nem mal-

conduzido; ao contrário, encontrou o seu próprio caminho. 

Uma das cosmologias bantu foi objeto de estudo já na pri-

meira metade do século XX. O missionário belga Placide 

Frans Tempels descreve, em sua obra A filosofia Bantu, o 

que ele chama de pirâmide das forças vitais. Segundo ele 

(1945, p. 42), o “ser supremo”, uma espécie de deus, está 



106  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

no topo da pirâmide, seguido pelos ancestrais, antepassa-

dos, seres humanos e, na base, os animais e vegetais. 

Nessa concepção, a força vital presente em todas as exis-

tências é hierarquicamente superior e está em um plano 

distinto do convívio humano. Ou seja, sua interpretação 

está diretamente ligada à sua própria concepção de 

“deus”, uma divindade distante da humanidade. 

Apesar das críticas, Tempels observou a profunda influên-

cia dos não vivos na comunidade bantu dos Baluba. Se-

gundo ele, “o homem é influenciado verticalmente pelas 

forças vitais dos ancestrais e antepassados, e horizontal-

mente pelos seus pares na convivência em comunidade” 

(TEMPELS, 1945, p. 67). Se um indivíduo se afasta desse 

contexto espiritual, acaba se enfraquecendo e atraindo mi-

sérias para si e sua família, como doenças e pragas. 

A força vital a que Tempels se refere também pode ser en-

tendida como uma manifestação da ancestralidade africana. 

Na cosmologia bakongo, a força vital recebe o nome de 

kalunga. Tiganá Santana (2019, p. 181) explica que o termo, 

descrito por Fu-Kiau como epíteto de ‘Deus’, se refere à ener-

gia originária, que reúne tudo o que existe, surgida a partir de 

si mesma. “Uma força de fogo completa em si mesma, kalû-

nga, emergiu dentro do vazio/nada, e tornou-se a fonte da 

vida” (FU-KIAU, 2024, p. 33). Eduardo Oliveira nos diz que a 

força vital 

é o suporte comum para que todas as coisas se conec-
tem e formem um elo, universal, que, sem ela, jamais 
poderiam manter sua unidade-fundamental na con-
cepção do mundo africano. [...] Uma das categorias 



107  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

mais importantes que estruturam a cosmovisão afri-
cana, pois ela é tomada como fonte primordial da 
energia que engendra a ordem natural do universo e 
atua de maneira específica em cada sociedade deste 
continente (OLIVEIRA, 2021, p. 57). 

Kalunga, portanto, é força e vitalidade, processo e princípio 

de todas as mudanças na vida e no mundo. Mudança é mo-

vimento; kalunga não é estática e, por causa disso, a vida 

está em constante transformação, conforme nos mostra o 

Dikenga Dia Kongo (FU-KIAU, 2024). 

É no cosmograma bakongo que encontramos a explicação 

de todas as existências — tempo, sociedades, casamento, 

política, vida social, instituições e indivíduos — inclusive 

sobre o surgimento da vida na Terra. Segundo Tiganá San-

tana (2019, p. 127), trata-se de um registro escrito que es-

tabelece que a vida obedece a um movimento circular 

semelhante à trajetória solar, anti-horário e quadripartite.  

De acordo com Fu-Kiau, cada quadrante é uma fase da 

existência que segue uma circularidade vital equilibrada 

por uma linha horizontal e uma linha vertical. Trata-se de 

quatro etapas: o momento encoberto (Musoni, I etapa), ser 

(Kala, II etapa), chegada ao topo (Tukula, III etapa) e o mo-

mento de se pôr (Luvemba, IV etapa), representadas res-

pectivamente pelas cores amarelo, preto, vermelho e 

branco (FU-KIAU, 2024). 

O Diekenga Dia Kongo representa o ciclo de vida e exis-

tência de acordo com a cosmologia Kongo, atravessado 

por duas linhas — uma horizontal e outra vertical — que 

formam uma encruzilhada no centro, de onde emana a 

força vital espiralar.  



108  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

A linha horizontal, chamada Kalunga, separa dois mundos: 

o físico e o espiritual, ou ainda as “grandes águas”, que di-

videm a superfície do mundo não físico. Já a linha vertical 

simboliza a ligação entre os mundos superior e inferior, 

possibilitando a comunicação com Kalunga e com os 

ancestrais (FU-KIAU, 2024). 

O mûntu, em seu ciclo existencial, move-se obrigatoria-

mente por todos os estágios do diekenga, sucessivamente, 

ao longo de várias gerações e de vidas após vidas.  

O ser humano é kala-zima-kala, um ser-vivo-de-vida-
e-morte. Um ser de movimento ininterrupto, através 
das quatro etapas de equilíbrio entre uma força verti-
cal e uma força horizontal (FU-KIAU, 2024, p. 52-53).  

“Os bantus não separam a noção transcendental do ‘ser’ 

de seu atributo dinâmico força: sem a força, não há ser, o 

ser é a força” (SODRÉ, 2017, p. 132). O “ser” inclui todas 

as existências, quais sejam indivíduos, divindades, ances-

trais, antepassados, animais ou plantas. O aspecto místico 

pode ser encontrado em todos os espaços do ciclo vital 

africano, tanto em África como nos outros continentes para 

onde se deslocaram os negros na diáspora. 

As etnias bantu, além do tronco linguístico em comum, 

têm também sua própria episteme, seu próprio modo de 

compreender a vida e o funcionamento do mundo, que não 

se encontra em um plano distinto ou diverso do espiritual. 

Pelo contrário, essas esferas se encontram no centro des-

sas cosmovisões e contam com dois elementos primordiais: 

a força vital e a ancestralidade. 



109  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Lumbu-ki bisikânda, mbazi bakulu ba kânda, variante 
Lumbu-ki lesi bia kânda, mbazi bakulu mu kânda. 
 

Hoje somos os membros da comunidade; amanhã sere-
mos os ancestrais da comunidade. O que fazemos e 
pensamos hoje prepara-nos para o que será a avaliação 
da comunidade amanhã. Se somos hoje indivíduos sim-
ples dentro da comunidade, podemos amanhã ser dei-
ficados (espiritualizados), isto é, ser considerados como 
fonte de forças motrizes e radiações na comunidade viva; 
e isso, em conformidade com a nossa atitude cara a 
cara com a comunidade ao longo da nossa vida física 
[ku nseke] (Provérbio Bakongo) (FU-KIAU, 2024, p. 137).  

A ancestralidade permeia toda a epistemologia bakongo 

desde o seu nascimento até o renascer.  

Essa constante na cultura africana e na cultura negra 
em geral é a pedra fundamental da cosmovisão afri-
cana, pois o culto aos ancestrais sintetiza todos os ele-
mentos que a estruturam (OLIVEIRA, 2021, p. 80).  

No entendimento do mundo tradicional bantu, a vida é um 

sistema de sistemas interligados; o mundo dos vivos e dos 

não vivos são duas partes de um todo. Há interdependên-

cia entre os sistemas, de modo que o mûntu só tem uma 

existência plena ao passar por todos os quadrantes e ca-

minhar em todas as direções. 

Dessa forma, não podemos pensar a cosmologia bakongo 

sem que se vislumbre o contato vertical com o mundo in-

visível e com os antepassados, ao passo que não se trata 

somente de crença ou culto, mas de modos de atuação 

práticos no dia a dia, tanto no continente como na cultura 

afro na diáspora. 



110  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

A ancestralidade desempenha um papel central na vida do 

bakongo, há uma conexão profunda e contínua entre os vi-

vos e seus antepassados, os quais podem influenciar em 

aspectos da vida, como saúde, prosperidade, sucesso e 

proteção, conforme aponta Sodré: “porque a ausência cor-

poral de quem se foi repercute no corpo vivo e, se rituali-

zada, pode transformar-se em linguagem para quem fica” 

(SODRÉ, 2017, p. 116). 

Nas tradições bantu africanas e afro-diaspóricas, a própria 

lógica estruturadora da comunidade está ancorada na an-

cestralidade; não se pode pensar a tradição afro em suas 

multifacetas longe de seu fundamento ancestral. 

O movimento de se voltar para o passado, para o bem viver 

presente, valoriza os que já não estão presentes fisica-

mente, mas abriram os caminhos para que nós existíssemos 

no tempo presente. 

 

O corpo é ancestral 

Diadi nza-Kongo kandongila: Mono i kadi kia dingo-
dingo (kwènda-vutukisa) kinzungidila ye didi dia ngolo 
zanzingila. Ngiena, kadi yateka kala ye kalulula ye ngina 
vutuka kala ye kalulula. [Eu estou indo-e-voltando-
sendo em torno do centro das forças vitais. Eu sou 
porque fui e re-fui antes, de tal modo que eu serei e 
re-serei novamente] (FU-KIAU, 2024, p. 7). 

O provérbio bakongo nos faz mergulhar na perpétua 

continuidade do ciclo vital. Nosso infinito movimento 

cíclico nos direciona para uma trajetória de transformações 



111  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

e renovações ligadas aos nossos ancestrais, ao que já fo-

mos, somos e ao que (re)seremos.  

No espaço-tempo do corpo transitam todas as existências 

passadas, e em nós permanece sua força vital. Somos porque 

eles existiram, e o mesmo acontecerá com os que virão. 

Esse ritual de transformação, permanência e (re)criação se 

dá no corpo, centro da ancestralidade. É no corpo que a 

força vital se materializa no tempo/espaço e permite nossa 

conexão com o que não é mais neste mundo. O corpo é um 

centro da memória coletiva, que utiliza o poder da palavra 

e do experienciado para externalizar, ensinar e divulgar o 

seu entendimento do mundo. Nessa lógica, o corpo como 

todo ocupa posição de comunicador, performando a me-

mória coletiva, manifestando o pensamento construído. 

O corpo vivido e integrado (corpo e mente) afasta-se do 

conceito de corpo meramente físico, no qual habita uma 

mente que sente, vive, pensa e interpreta o mundo de 

modo quase independente dos sentidos. O corpo-memória 

transcreve para o mundo o que em si mesmo se manifesta.  

O corpo assume, no interior desse entendimento bakongo, 

um papel atemporal, revelando outras maneiras de pensar 

por meio do saber-mover, que se produziu e se reproduziu 

neste território, tornando-se ancestral à medida que é atra-

vessado pelo que um dia foi e pelo que será novamente. 

De acordo com Figueiredo (2015, p. 120), a experiência do 

sujeito é um campo aberto a possibilidades, pois o corpo 

próprio tem consciência de si mesmo, não como consciên-

cia pura, mas como experiência.  



112  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Tudo aquilo que sei do mundo, mesmo por ciência, eu 
sei a partir de minha visão ou de uma experiência do 
mundo, sem a qual os símbolos da ciência não pode-
riam dizer nada (MERLEAU-PONTY, 2006, p. 167). 

Esse corpo próprio é que percebe e pensa e é pensado. 

Corpo que atua sobre si e no mundo quando interage com 

o outro. Em Merleau-Ponty, o corpo habita numa lógica de 

mundo e de existência, enquanto objeto consciente de si e 

da realidade. “A corporeidade nos faz ser para o mundo, 

ser no mundo, e isso implica ser um movimento de trans-

cendência em direção a ele, às coisas nele e aos outros” 

(FERREIRA, 2012, p. 165). 

O indivíduo não existe para além do mundo, mas existe no 

mundo, ao mesmo tempo em que é um mundo. Cada indi-

víduo é, em si, um mundo em constante interação com o 

outro. O corpo próprio é aquele que experimenta a si 

mesmo, o outro e o mundo como sujeito da percepção. As-

sim, compreendemos que o corpo é corpo próprio e ser-

no-mundo: um corpo sensível, que sente e é sentido, cuja 

reflexibilidade é anterior à consciência intelectual. 

A corporeidade não admite a separação entre sujeito e ob-

jeto. O “nosso corpo não é algo que se encontra diante de 

nós e a sua inserção no espaço é distinta daquela de um 

objeto”. “Sua unidade é ‘lateral’, ‘vivida’ e não frontal, o que 

indica que estamos nele, que ele é a nossa inserção em um 

ponto de vista” (VERÍSSIMO, 2013, p. 602). Não observa-

mos o corpo diante de nós, mas a partir de nós. 

A corporeidade, na obra de Merleau-Ponty, é central para 

a sua compreensão da experiência humana. Ou seja, a per-



113  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

cepção não é apenas uma função dos sentidos, mas en-

contra-se enraizada na corporeidade, isto é, na maneira 

como o corpo se relaciona com o ambiente. 

Para Merleau-Ponty, a corporeidade também está ligada à 

noção de “espaço vivido”, o espaço que habitamos e expe-

rimentamos através de nossos corpos. Nossa compreensão 

do espaço é moldada por nossas experiências corporais e 

nossas interações com o mundo ao nosso redor. 

O corpo próprio é o mundo vivido quando podemos reco-

nhecer nossa própria existência. Em dada medida, trata-se 

da capacidade que o corpo tem de se expressar no mundo 

por meio do movimento. Esse mover-se no mundo denota 

uma consciência corporal de um corpo integrado que apre-

ende por todos os sentidos. O corpo não só apreende, inter-

preta e busca significado, mas também comunica através 

dos gestos, da palavra cantada, falada e performada. 

As performances funcionam como atos de transferências 
vitais, transmitindo o conhecimento, a memória e um 
sentido de identidade social e, por isso, a performance 
também funciona como epistemologia. O corpo aqui 
ocupa o lugar central enquanto produtor e reprodutor de 
conhecimento, com potencial para tensionar as normas e 
regras que são desestabilizadas a partir do repertório 
(NAVARRO, 2022, p. 52). 

A definição de performance apresentada pela autora en-

contra assento na grafia do corpo traduzido no conceito de 

oralitura criado por Leda Maria Martins, em que o corpo é 

local de inscrição de conhecimento.  



114  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Neste sentido, no que no corpo se repete, não se repete 
apenas como hábito, mas como técnica e procedimento de 
inscrição, recriação, transmissão e revisão de memória do 
conhecimento, seja este estético, filosófico, metafísico, 
científico, tecnológico, etc. (MARTINS, 2021, p. 66).  

Na mesma linha de entendimento, Sodré (2017, p. 116) 

aponta que o corpo remanescente é, em si mesmo, o acon-

tecimento da memória, pois a rede de expressões corpo-

rais é claramente visível na esfera dos rituais que 

atualizam a origem. Compreendo assim o corpo como es-

paço ancestral que permite explorar epistemes negras 

pré-coloniais, que reverberam na memória corpórea da 

cultura popular brasileira. 

No corpo se encerra a completude do existir, incluindo o ter-

ritório, o tempo, a memória, a palavra e todas as formas de 

externalizar e internalizar o saber capaz de se performar no 

corpo. “O saber não apenas se adquire, incorpora-se” 

(SODRÉ, 2014, p. 106): os deslocamentos do corpo em di-

reção ao outro e ao mundo produzem sentidos e significa-

dos, saboreiam o conhecimento, conservam memórias e as 

tornam presentes. 

Os negros trazidos à diáspora forçada não trouxeram nada 

além do corpo. Contudo, conforme nos lembra Leda Maria 

Martins (2021, p. 31), eles não vieram sós, com eles vieram 

divindades, seus modos singulares e diversos de visão de 

mundo, sua alteridade linguística, artística, ética, suas di-

ferentes formas de organização social e de simbolização 

do real. 

A colonização da África, a transmigração de povos es-
cravizados para as Américas, o sistema escravocrata e a 



115  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

divisão do continente africano em guetos europeus não 
conseguiram apagar no corpo/corpus africano e da ori-
gem africana os signos culturais, textuais e toda a com-
plexidade, de suas culturas, de sua diversidade étnica, 
linguística, de suas civilizações (MARTINS, 2021, p. 31). 

E foi nesse corpo consciente que nossos antepassados 

encontraram formas de manter viva a ancestralidade, cren-

ças e saberes incorporados na dança, vestimentas, cantos, 

toques, religiosidade, comportamentos, sabores, movimen-

tos, entre outros, enraizados na cultura popular brasileira. 

Práticas culturais transmitidas e preservadas, sobretudo 

através da memória corporal. 

No circuito da tradição, que guarda a palavra ancestral, 
e no da transmissão, que a reatualiza e movimenta no 
presente, a palavra é sopro, hábito, dicção, aconteci-
mento e performance, índice de sabedoria. Esse saber 
torna-se acontecimento não porque se cristaliza nos ar-
quivos da memória, mas principalmente por ser reedi-
tada na performance do contador/narrador e na 
resposta coletiva (MARTINS, 2021, p. 184). 

Nas culturas predominantemente orais e gestuais, como 

as africanas, o corpo, segundo Leda Maria, “é por excelên-

cia, local de memória” (MARTINS, 2021, p. 78). A memória 

corporal é uma dimensão profunda e complexa da experi-

ência humana, evidenciando como nossos corpos são mais 

do que simples veículos físicos, são também repositórios 

de experiências, emoções e aprendizagens. Sendo assim, 

“na complexidade de sua textualidade oral e na oralitura 

da memória, os rizomas africanos inseminaram o corpus 

simbólico europeu e engravidaram as terras das Américas” 

(MARTINS, 2021, p. 184). Os frutos dessa inseminação 



116  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

se traduzem nas práticas corporais cristalizadas ao 

longo dos séculos.  

A linguagem do corpo, viva pela memória e significação, é 

o que Leda Martins chama de oralitura. O termo designa 

os saberes ancestrais africanos transmitidos pela palavra; 

não a palavra escrita, tendo em vista que as tradições afri-

canas têm uma herança oral muito forte, mas sim pelo que 

ela chama de tradução na performance oral no corpo.  

A autora apresenta o corpo como pauta da inscrição do sa-

ber e da tradução do movimento, gesto, voz, possibilidades 

cromáticas, sonoridades, relações com o entorno. E nos 

convida a pensar o corpo como centro de inscrição, grafada 

nos gestos, no movimento.  

O que no corpo se repete não se repete apenas como 
hábito, mas como técnica e procedimento de inscrição, 
recriação, transmissão e revisão da memória do conhe-
cimento, seja estético, filosófico, metafísico, científico 
e tecnológico (MARTINS, 2021, p. 66).  

Martins (2021, p. 58) defende a hipótese de que o corpo 

em performance não é apenas expressão ou representa-

ção de uma ação que nos remete simbolicamente a um 

sentido, mas é, principalmente, local de inscrição de co-

nhecimento, conhecimento este que se grafa no gesto, no 

movimento, na coreografia da tradição afro-diaspórica 

presente na Cultura Popular brasileira. 

O conceito de oralitura, desenvolvido por Leda Maria 

Martins, dá conta da complexidade conceitual própria do 

universo negro-africano no Brasil, na medida em que é 



117  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

elaborado a partir do entendimento afro-diaspórico bra-

sileiro. Desse modo, compreende as nuances específi-

cas desse campo, seus processos de transmutação e 

seus modos de pensar e existir no mundo, influenciados 

também pelo existir europeu — sobretudo lusitano — e 

pelas complexas e múltiplas maneiras de pensar o 

mundo dos povos nativos. 

 

Capoeira na cultura popular brasileira 

A travessia das grandes águas, ou seja, do mar, como ocor-

reu durante o tráfico negreiro, para a epistemologia bantu 

pode ser interpretada como transpor a linha Kalunga e 

adentrar o mundo dos mortos, estágio luvemba-musoni. 

Aqui a existência se prepara para emergir em Kala, não 

antes de se submeter a inúmeras transformações e pro-

cessos que a criam. 

No caso da escravização, atravessar as grandes águas foi 

um processo de extrema violência física, moral e psíquica, 

que se iniciou nos barracões dos portos de embarque na 

costa africana, estiveram presentes nos porões dos navios 

negreiros e permaneceram nos séculos que se seguiram. 

O tráfico negreiro para as Américas foi intenso a partir do 

século XVI e perdurou ativamente até o século XIX. De 

acordo com Malandrino (2010), entre esses séculos, 45% 

ou cerca de 5 dos 11 milhões de africanos traficados para 

as Américas eram centro-africanos, ou seja, da região de 

tradição bantu. Destes, 4,9 milhões vieram para o Brasil, 

um significativo contingente populacional injetado no país, 

mais do que os de outros países das Américas. 



118  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

O Brasil conta com um grande contingente de pessoas ori-

undas do continente africano, tendo recebido, ao longo de 

pelo menos três séculos, indivíduos provenientes de dis-

tintas regiões bantu; por conseguinte, constituiu-se tam-

bém como um espaço, ainda que hostil, de ancestralidade 

e de cultura africanas. 

Assim, estamos cercados por um complexo agregado de 

crenças, valores, hábitos, normas, leis e expressões ar-

tísticas, fundamentos de vida de tradição oral e escrita 

de origem bantu. Veiculados ao longo dos séculos, esses 

elementos foram traduzidos em manifestações artísticas 

e não artísticas, criadas e desenvolvidas a partir do 

aprendizado e do contato direto e indireto entre distintas 

camadas sociais, em seus cotidianos, por meio de pro-

cessos de contato, assimilação e interação contínua com 

europeus e povos nativos. 

Nesse sentido, acredito não ser possível pensar a cultura 

popular sem pensar a contribuição dos povos bantu para a 

construção e estrutura social e cultural do nosso país. É no 

interior de um cenário genuinamente desigual, marcado 

por avanços e recuos, recomeços e transmutações da cul-

tura popular brasileira, que (re)nasce a capoeira angola, 

nem sempre com a denotação angolana tão acentuada em 

sua nomenclatura, mas, por outro lado, com uma caracte-

rística muito particular: a ancestralidade africana enraizada 

— um processo nem sempre pacífico ou naturalmente 

aceito, como veremos a seguir. 

A cultura não é um conceito pronto, acabado e de fácil des-

crição ou que caiba em uma única definição. Dependendo 



119  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

da época, intenção, lugar e modo de atuação de seus ato-

res, a cultura atravessa espaços políticos, históricos, tec-

nológicos, comunicativos e sociais de modo tão particular 

que se torna difícil englobar todas suas nuances. 

Nas Ciências Sociais, por exemplo, o termo está direta-

mente relacionado ao comportamento do ser humano e à 

sua relação com o meio, elucidando comportamentos cre-

ditados como naturais. Nos informa Cuche “nada é pura-

mente natural no homem” (1999, p. 11). Segundo o 

sociólogo, mesmo as funções humanas fisiológicas não re-

cebem necessariamente as mesmas respostas em todos 

os grupos humanos. 

A cultura permite ao homem não somente adaptar-se 
ao seu meio, mas também adaptar-se este meio ao pró-
prio homem. Suas necessidades e seus projetos. Em 
suma, a cultura torna possível a transformação da na-
tureza. Se todas as populações humanas possuíssem a 
mesma carga genética, elas se diferenciariam por suas 
escolhas culturais, cada uma inventando soluções ori-
ginais para os problemas que lhes são colocados. 
(CUCHE, 1999, p. 10).    

Nas epistemologias ocidentais — e aqui as adotarei — en-

tende-se que cultura é criação, não nasce pronta, não 

existe além do homem social nem antes dele. Assim 

sendo, recebemos a cultura dos nossos antepassados, ao 

mesmo tempo que também temos a liberdade de interven-

ção, abandono, adaptação e recriação de símbolos e práti-

cas de acordo com nossa realidade, conferindo sentido aos 

fenômenos sociais. 



120  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Essa adaptabilidade que a cultura nos confere possibilita 

a reorganização e a mudança de hábitos diante de con-

textos históricos e mesmo físicos, visando à sobrevivên-

cia, de forma mais rápida do que a própria evolução 

biológica. Isso porque o processo cumulativo também 

está presente: modificações adotadas por gerações an-

teriores, em determinadas situações, podem ser incorpo-

radas na contemporaneidade. 

Marilena Chauí (2021), ao definir cultura em sentido am-

plo, nos apresenta um conceito fundamentado na ausên-

cia. Segundo a filósofa, a cultura consiste na capacidade 

humana de se relacionar com o ausente por meio de sim-

bologias, como a linguagem, a qual torna presente aquilo 

que está ausente — como a música, o canto e a perfor-

mance —, bem como por meio do trabalho, quando se faz 

surgir no mundo aquilo que antes não existia. 

Em concomitância, a cultura é a capacidade de se relacio-

nar com o tempo, seja ele linear, como entendem algumas 

culturas, ou circular; é o modo de entender e aplicar sen-

tido às coisas, o modo como o humano se coloca e se ma-

nifesta no mundo, uma maneira de viver. 

A criação da cultura no ausente foi, e continua sendo, uma 

atividade constantemente observável nas camadas popu-

lares, mas não apenas nelas, uma vez que a cultura é uni-

versal e, também, produzida pelas classes dominantes. 

Contudo, adotamos aqui o recorte frequentemente deno-

minado de classes subalternas, plebe e povo, a fim de si-

tuar o ambiente social no qual a capoeira lança seus 

primeiros golpes. Mesmo sob o entendimento de que a di-



121  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

visão entre cultura popular, de massa e erudita é mera-

mente didática, não rígida e destituída de existência para-

lela. Essas formas culturais coexistem, e seus elementos 

se intercruzam, podendo ser apropriados ou descartados 

na dinâmica cultural contínua. 

Historicamente, o povo, os pobres, a classe baixa da socie-

dade brasileira, são constituídos, em sua maioria, por negros, 

trabalhadores e indígenas que carregam estigmas de inferi-

orização. De acordo com Chauí (2021, p. 52), difundiu-se, a 

partir da classe letrada e dominante, a ideia de que os ne-

gros são infantis, ignorantes, raça inferior e perigosos, por-

tanto, suspeitos, culpados e de incriminação permanente.  

A cultura popular, segundo a autora (2021, p. 43), é criada 

dentro desse espaço-tempo inferiorizado, uma prática lo-

cal dispersa no interior da cultura dominante e elitizada, 

como mescla do conformismo e da resistência. Resistência 

porque é o meio pelo qual as classes populares — adjeti-

vadas pela classe dominante — definem seus valores, de-

fendem e agem de acordo com esses valores, ao mesmo 

tempo que são conformadas com aquilo que lhes é estru-

turalmente imposto (CHAUÍ, 2021, p. 41). 

A capoeira ginga nesse meio, ora resiste, ora se conforma 

no centro da grande roda da sociedade brasileira. Quando 

duramente reprimida, ela se adapta, se conforma e, mais 

tarde, volta a golpear. A prática (re)nasce da criação do 

povo negro em resistência à elite branca colonial escravo-

crata, em conformidade com o status quo da estrutura so-

cial brasileira, em que o corpo negro é visto unicamente 

como força de trabalho. 



122  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

As criações culturais não são estáticas nem no tempo, nem 

no espaço; o dinamismo característico da própria cultura 

comumente vivencia variações, intervenções e transforma-

ções. A capoeira não foge à regra, portanto, há, natural-

mente, na capoeira, a liberdade de criar: os golpes podem 

ser reinventados e são particulares a cada corpo e grupo 

de capoeira — inclusive a nomenclatura dos golpes é va-

riada. Alinhada a esse pensamento, Melo pontua: 

Embora não dispomos, por falta de mais fontes históri-
cas e memória oral, de informações detalhadas sobre 
as origens africanas ou mesmo de sua existência no 
Brasil dos séculos XVII e XVIII, dentro de quilombos e 
nas zonas rurais, sabemos que a capoeira no Brasil 
nunca deve ser definida no singular, pois desde o século 
XIX havia em cada grande cidade portuária do Brasil 
como Belém, Recife, Salvador e Rio de Janeiro, modali-
dades distintas de capoeira (MELO, 2014, p. 19). 

Nos espaços urbanos, nas capoeiras, nos quilombos, nos 

terreiros das fazendas, nos portos dessa terra, (re)formu-

lou-se, (re)elaborou-se e (re)adaptou-se à ritualidade an-

cestral africana emergida de Kalunga. Resultado do 

processo de acúmulo e partilha que se inicia no convívio nos 

galpões dos navios negreiros e, mais tarde, nas próprias ter-

ras brasileiras com os povos que aqui habitavam, a capoeira 

se estabelece na linguagem corporal: um trabalho de luta 

para sobreviver — de libertação e de conservação de va-

lores e formas de ser e estar no mundo — muitas vezes 

conflitante com o modo de existir da classe dominante. 

À medida que não se pode conceber a construção de 

práticas culturais distantes das influências ambientais 

que as rodeiam, menos ainda distantes dos corpos que 



123  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

lhes dão materialidade, a capoeira se desenvolve junto 

com a cultura.  

Ela tornou-se um importante símbolo de uma cultura 
urbana e cosmopolita, pois representa a diversidade, 
a multiculturalidade e a globalização cultural, atra-
vessando fronteiras territoriais, étnicas, religiosas e 
de linguagem (MELO, 2014, p. 15).  

A luta não luta, a dança não dança, o culto não culto, a 

africanidade não africanidade, a crença não crença, a sabe-

doria não sabedoria, a língua não língua, a religiosidade não 

religiosidade deram forma à cultura popular afro-brasileira. 

A capoeira, embora situada nas grandes capitais africanas 

do Brasil, como Salvador, Recife, Rio de Janeiro e São Luiz 

do Maranhão, não estava incluída na sociedade brasileira, 

notadamente inscrita no Código Penal como crime, comu-

mente encontrada nas páginas policiais.  

A prática não era bem-vista pela elite branca, que a consi-

derava violenta, criminosa e contra os bons costumes. Com 

a política de reforma e higienização dos centros urbanos, a 

capoeira foi ainda mais combatida. 

A trajetória da capoeira não é linear, pelo contrário. Há mo-

mentos de avanço, recuo e parada para retomar o jogo. E 

mesmo envolto em processos de intervenções externas, 

mudanças e variações em virtude da região na qual se pra-

tica a capoeira, podemos encontrar um núcleo comum, um 

centro de onde a energia vital emana, um centro africano. 



124  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

É possível observar que, mesmo que a prática tenha se de-

senvolvido em meio à cultura euro-ocidental, preserva-

ram-se os fundamentos no centro, de modo que só se 

pode acessar aqueles devidamente habilitados.  

“Kutômbi didi dia minika mia kânda vo kwena mu kânda ko 

(Não procure o centro das ondas sociais se você não 

pertence à comunidade e ao seu sistema)”. O provérbio 

kongo nos orienta a não forçar “para abrir a porta do 

sistema de outrem quando não estiver aberta” para nós. 

“O estudo de um sistema só é possível se ele se abrir” 

(FU-KIAU, 2024, p. 130), e isso é permitido à medida que 

também nos abrimos para ele. 

 

Vivências experimentadas no tempo-espaço da roda 

Nossos antepassados se recusaram a deixar sua africa-

nidade ser assassinada. Portanto, tudo o que no corpo 

pôde ser traduzido e comunicado, nosso povo o fez.    

Os africanos não perderam sua cultura quando chega-
ram na América, pois aqui a reconstruíram com novos 
elementos, e essa força cultural lhes permitiu lutar 
contra os interesses dos escravistas e forjar suas 
próprias culturas (ARANA, 2017, p. 658). 

Contudo, é necessário adotar um olhar minucioso e caute-

loso ao adentrar o campo de atuação das tradições afro-

diaspóricas no Brasil, considerando, sobretudo, o tempo 

histórico, as adaptações, as repressões e as transforma-

ções necessárias à sua própria existência. 



125  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Ao pensar a capoeira angola como espaço-território, não 

podemos assumir que a prática tenha suas raízes em uma 

única etnia, pelo contrário, a composição da capoeira é 

atravessada por múltiplas influências bantu que aqui se 

intercruzaram. 

O filósofo congolês Bunseki Fu-Kiau é categórico ao afir-

mar que a capoeira tem origem na região Congo-Angola. 

Adotando esse entendimento, aliado ao significativo 

quantitativo de pessoas traficadas para o Brasil da região 

da África Central, onde tradicionalmente habitam os ba-

kongo, podemos assumir que há fortes indícios de que ele-

mentos como princípios, valores e rituais compartilhados 

na roda estão ligados a um centro comum, a cosmologia 

bakongo, entre outras. 

Em conformidade com esse pensamento, podemos inferir 

que os bakongo, em conjunto com outros povos bantu, con-

tribuíram substancialmente para a cultura brasileira, e que 

sua cosmologia pode ser observada na capoeira angola. 

Essa hipótese surge a partir do contato com os registros es-

critos sobre os bakongo elaborados desde dentro, a partir 

do centro de sua própria cosmologia, bem como das refle-

xões de Fu-Kiau acerca da origem bantu da capoeira angola. 

A capoeira angola, uma arte, um jogo, uma luta, um ritual, 

tem suas origens no Brasil colonial, mas seus fundamentos 

reportam-se ao território de origem dos seus precursores 

em Angola e o no Congo, zona onde se localizam os bantu. 

Através de movimentos corporais, nossos antepassados 

interagiam uns com os outros, em meio à multiplicidade 



126  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

étnica do cenário da escravização no país, rompendo os li-

mites linguísticos e exibindo suas habilidades, ao mesmo 

tempo em que rememoram um modo de existir.  

Em dada medida, essas atividades corporais os ajudavam 

a ressignificar e recuperar o sentido de quem eram, aces-

sando seus repertórios culturais e espirituais, de onde 

trouxeram elementos para compor seus novos ritos, jogos, 

lutas e danças nesse território.  

A história dos negros nas Américas escreve-se numa 
narrativa de migrações e travessias, nas quais a vi-
vência do sagrado, de modo singular, constitui um ín-
dice de resistência cultural e de sobrevivência étnica, 
política e social (MARTINS, 2021, p. 30). 

A corporeidade da capoeira Angola e outras formas de 

manifestações culturais afro-diaspóricas são atravessadas 

por elementos ritualísticos, ancestrais e orais performados 

no corpo. “A sacralização no ritual da capoeira acontece no 

próprio corpo. O corpo cotidiano toma novo significado na 

roda de capoeira, ou seja, ‘o corpo sacralizado’, preparado 

para o ritual” (BARÃO, 1999, p. 92). 

Movimentos cadenciados de ir, vir e estar no tempo e no 
espaço. Local de atuação que transforma o movimento 
em história, em pensar. Para além da carne, o corpo e 
suas representações (portanto, corporeidade) podem 
ser concebidos como território onde se entrecruzam ele-
mentos físicos e míticos, coletivos e individuais, eri-
gindo-se fronteiras e defesas (SODRÉ, 2014, p.130).  

Nesse corpo-território intercruzam-se tempos, memórias, 

símbolos, representações e sentidos que contam histórias, 



127  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

rememoram lugares e crenças. “Porque a essência corpo-

ral de quem se foi repercute no corpo vivo e, se ritualizada, 

pode transformar-se em linguagem para quem fica.” 

(SODRÉ, 2017, p. 16). 

Essa ancestralidade africana, presente em múltiplas ma-

neiras de se mover no mundo, não se trata de uma mera 

supervalorização do passado. Pelo contrário, o signo an-

cestral africano de comunhão entre os vivos e os não vivos 

é fundamental nesse pensamento, porque o que existe 

existe para sempre no agora, não em outro plano separado. 

Logo, o que um dia foi, é e será novamente no corpo. 

Vejamos, ainda, que a ancestralidade africana, antes de 

tudo, é memória coletiva, ética compartilhada pelo grupo 

em um movimento circular de integração da comunidade. 

Por comunidade, tomemos o conceito proverbial filosófico, 

político e estrutural bakongo: 

Kânda i (mbûndani a) bafwa ye bamôyo. A comunidade 
é a união entre os ancestrais e os vivos. A comunidade 
é um acúmulo da unidade viva dos elementos físicos e 
espirituais (FU-KIAU, 2024, p. 134). 

Os bakongo valorizam significativamente aqueles que 

obtiveram êxito nesses aspectos, e é por isso que a 

comunidade não permite que sua existência morra, 

ancestralizando-os.  

A morte não é considerada como o fim da vida, nem 
como a ruptura do ciclo vital, mas a continuação da exis-
tência sob outras formas e em outras circunstâncias 
(MALANDRINO, 2010, p. 67). 



128  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

O princípio de comunidade, no qual se espera que um bom 

mûntu atue conforme o bem comum, aparece na roda de 

capoeira como fundamento social. Cada membro humano 

e não humano da roda tem uma função existencial e ope-

racional que, em conjunto, faz o todo funcionar sistemati-

camente, à medida que cada ator se movimenta em 

direção ao existir da comunidade. 

Os mais velhos são responsáveis pelo ensino dos mais no-

vos e desempenham um papel vital na manutenção e na 

transmissão do conhecimento. A sabedoria advinda da ex-

periência, do convívio com os demais e do acúmulo de sa-

beres ao longo da vida garante que as práticas, crenças e 

valores compartilhados na comunidade sejam preserva-

dos e, ao mesmo tempo, transmitidos às novas gerações. 

O mestre, ou mestra de capoeira, assume a posição de 

mais sábio e sábia da roda, responsável pelo ensino dos 

golpes, dos toques, dos cantos, dos fundamentos e dos 

princípios ritualísticos, já que conhece profundamente a 

história e o significado cultural da capoeira.  

Eles recebem o respeito e a admiração dos mais novos e 

dos demais integrantes, pela posição que ocupam no 

grupo e por toda a sua experiência na grande e na pequena 

roda da vida. Aqui, a didática de ensino privilegia a sacra-

lidade da palavra, tanto em sua forma de comunicação ver-

bal quanto na grafia do corpo. 

Nessa gramática rítmica, os movimentos são de avan-
ços e recuos, progressão e retroação, expansão e con-
densação, numa contração e dilatação temporais 
simultâneas que escondem as espacialidades também 



129  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

como giras desenhadas, coreografadas, cartografadas 
(MARTINS, 2021, p. 80). 

Sem dispor de manual, o corpo, na roda, (re)cria o existente, 

apresentando aos mais novos um modo de execução que, 

por sua vez, é performado de modo único, expressando a 

maneira própria de experienciar a ritualidade da roda. 

A ladainha, por sua vez, constitui um dos principais mo-

mentos de reverência àqueles que habitam o mundo não 

físico. Quando os jogadores, em silêncio, agachados ao pé 

do berimbau, escutam a voz do mestre reverenciado e re-

memoram os ancestrais, os mestres antigos e a luta de 

nossos antepassados contra a escravização, a violência e 

os múltiplos modos de repressão social e epistemológica, 

a roda se coloca diante daqueles que já não habitam o 

mundo físico, mas que continuam presentes. 

Nesse estágio, Musoni-Kala, quando o corpo se prepara 

para renascer, a ladainha cantada em ritmo lento, acompa-

nhada pelo toque do berimbau, direciona o jogador à traje-

tória em direção ao vir a ser, fazendo-o emergir em Kala. 

O canto, isto é, a palavra, é praticamente indispensável em 

rituais e cerimônias, como casamentos, funerais, rituais de 

iniciação e festas de colheita de diversos povos tradicio-

nais, sejam eles afro-diaspóricos ou ameríndios. Na capo-

eira, o canto estabelece o ritmo e a energia da roda, 

orientando os capoeiristas sobre a velocidade e o tipo de 

jogo que será realizado. Geralmente, um dos componentes 

da roda canta e os demais acompanham no coro. 



130  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Diferentes toques de berimbau indicam diferentes estilos 

e intensidades de jogo. O berimbau pode sinalizar mudan-

ças no jogo, como a entrada de novos jogadores, a realiza-

ção de movimentos específicos ou a alteração do ritmo, 

atuando como mestre do jogo ao passo que dita o ritmo do 

jogo. O instrumento estabelece o ritmo base da roda, no 

qual todos os demais instrumentos e os movimentos dos 

capoeiristas devem se sincronizar.  

Do mesmo modo que o canto e a rítmica, “o círculo ou a roda 

— a mais antiga formação do movimento rítmico em grupo” 

(SODRÉ, 2017, p. 143) — também se (re)atualizaram na ca-

poeira angola, de modo a refletir as origens, as curvaturas e 

os atravessamentos aos quais o corpo negro foi exposto ao 

longo dos séculos. Trazer a capoeira para essa formação cir-

cular permite que os corpos se movam dentro da roda em 

todas as direções, inclusive em direção ao outro. 

O mover-se em direção ao outro abre espaço para a troca 

de experiências distintas de mundo. Aproximar-se e afas-

tar-se, ir e vir, recuar e seguir, abaixar e levantar, atacar e 

defender-se, cantar, girar, dançar e gingar… Assim reuni-

dos em círculo, os corpos dão a volta no mundo, e é nessa 

circularidade que se dá a aprendizagem da capoeira, em  

um deslocamento contínuo de expansão e contração no 

centro da roda, percorrendo a circularidade no espaço-

tempo determinado pela ritualística angoleira. 

Como bem coloca Falcão & Silva (2021, p. 163), não se 

trata apenas de dois indivíduos girando em um meio, e sim 

de corpos narrando tempos, construindo um diálogo cor-

poral que transita entre uma disputa e uma brincadeira, 

em que o brinquedo é o próprio corpo em movimento. 



131  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

É a consciência corporal dos capoeiristas que orienta o 

equilíbrio, a coordenação e a referência espacial. Mesmo 

durante a execução de movimentos pré-determinados, 

cada capoeirista tem seu jeito próprio de executá-los. Seu 

movimento carrega consigo a apropriação do seu próprio 

mundo, experimentando seu próprio corpo, também atu-

ando sobre ele, executando conforme percebido. 

Na ginga, essa característica é muito presente, uns pos-

suem uma maleabilidade corporal que confunde, outros se 

movem de modo mais rasteiro, os braços acompanham a 

rítmica do corpo, outrora mais soltos, em outros corpos 

mais enrijecidos, obedecendo ao modo de ser da roda e à 

própria experiência corporal.  

Embora tenha uma forma definida de como realizar um 
deslocamento do peso e centro de equilíbrio e de apoio 
dos pés no chão, ela é incorporada por cada pessoa que 
ginga, pois ela é ação quando manifestada no corpo e 
pelo corpo (FALCÃO; SILVA, 2021, p. 178). 

A ginga é considerada gesto primordial, já que dela derivam 

os demais movimentos; é o nascimento, o vir a ser, Kala. 

Antes de executar qualquer ação na roda de capoeira, os 

corpos dançam, observando e reconhecendo o território e o 

outro à sua frente. A partir daí, inicia-se o movimento em 

todas as direções e, ao final de uma sequência de golpes, 

retorna-se à ginga, que constitui o começo e o fim do jogo. 

A ginga atua também como símbolo, que tem a capaci-
dade de dar novos sentidos às trajetórias dos escraviza-
dos e garantir mecanismos de transmissão de uma 
memória coletiva, caracterizada pela força física, cora-



132  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

gem, resistência e enfrentamento. Esta conexão simbó-
lica – que une a ginga brasileira à rainha angolana – pro-
duz sentimento de identidade, valorizando de forma 
positiva a ancestralidade africana e seus elementos 
constitutivos (FONSECA, 2020, p. 48). 

Segundo a autora, a ginga é um sistema de representação 

metafórica que se conecta com a episteme corporal dos 

povos angolanos na diáspora. A representatividade da ginga 

na capoeira Angola reforça a ideia das raízes angolanas 

dessa prática, trazendo para a roda a força e a estratégia 

da Rainha Nzinga1 para esquivar-se de golpes e criar opor-

tunidades para contra-atacar. 

Na posição de ataque ou defesa, o angoleiro assume o po-

der de decisão conforme a ocasião que lhe é posta. Agir, 

esquivar-se, voltar à posição inicial, defender-se, contra-

atacar ou parar o jogo significa tomar posse da autoridade 

diante das situações.  

Essa imagem corporal de girar, rodopiar, inverter faz 
movimentar o mundo de uma forma não linear, não ob-
jetiva, mas onde a surpresa está sempre despontando. 
A dinâmica circular desses movimentos podem ser li-
dos como um agenciamento de mudanças, onde a flu-
ência contínua não permite que o oponente fique 
parado, tudo deve estar em movimento, em transformação 
(BARÃO, 1999, p. 107). 

Consolidar todos esses elementos no golpe materializa o 

conhecimento ancestral africano que situa o corpo en-

quanto sistema de sistemas, atravessado e atravessador 

de outros sistemas e mundos que o compõem enquanto 

 
1 

1 Nome pelo qual é conhecida 
Nzinga Mbandi Kia Mbandi, 

soberana dos reinos de 
Dongo e Matamba, de 1623 

até o fim da vida, no território 
da atual Angola. Filha de 

Ngola Mbandi Kiluanji, em 
1617 disputou o trono do 

Ndongo com seu irmão mais 
jovem ou” meio-irmão”, o 
qual, vencendo a disputa,  

foi entronizado com o 
 nome Ngola Mbandi. Nas  

referências, ver Biografia de 
Mulheres Africanas  



133  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

indivíduo. Trata-se de uma experiência subjetiva e íntima 

do corpo interagindo com outros, que envolve tanto a téc-

nica de execução quanto as experiências, sensações e 

emoções, ou seja, a maneira como os angoleiros percebem 

o corpo na roda. 

Dentro desse processo de sistematização do corpo na 

roda, encontramos um outro modo de experimentação 

atemporal corporificada, a mandinga. O modo particular 

do mandingueiro nos remete a uma imagem do malandro, 

que consegue se evadir em situações de perigo, some no 

vento, no tempo.  

Na contemporaneidade, a mandinga se refere à estética, à 

malícia, a uma maneira de praticar a capoeira com o intuito 

de enganar o adversário. Os movimentos do corpo do jo-

gador são direcionados para induzir ao erro.  

Cambaleia de um lado para o outro, como se estivesse 
bêbado, na sua expressão facial sempre sorrindo, com o 
olhar traiçoeiro, evitando qualquer expressão de raiva, 
deixando que seu adversário seja de fato surpreendido. 
(DIAS, 2009, p. 67). 

Os movimentos descritos até então envolvem uma complexa 

rede de elementos interconectados, relacionados à crença, 

à herança cultural, à luta pela sobrevivência, à escraviza-

ção, à história, à cosmologia, à tentativa de manter viva a 

africanidade, à epistemologia e à ancestralidade — uma 

multiplicidade de conhecimentos e memórias inscritas no 

corpo de quem pratica a capoeira. 

Não podemos afirmar categoricamente ou ainda assumir 

que na capoeira Angola existe uma única ou determinada 



134  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

influência. A capoeira é, assim como outras práticas ritualís-

ticas ancestrais negras atuantes na cultura popular brasi-

leira, composta por inúmeras práticas bantu, tantas quantas 

forem possíveis de ter atravessado kalunga e chegado ao 

território brasileiro, e se encontrado e reencontrado nos es-

paços das senzalas, das ruas, dos portos e dos campos. 

No interior dessas composições, acúmulos, encontros e 

processos de transmutação, bem como das influências 

europeias e indígenas, entendo — assim como Fu-Kiau e 

outros pensadores contemporâneos, como Tiganá Santana 

— a forte atuação bakongo na circularidade existencial da 

roda de capoeira angola. Não obstante os processos his-

tóricos de perda e posterior reinserção, a capoeira de 

Mestre Pastinha se inscreve nesse lugar de renascimento 

daquilo que um dia foi. 

 

Considerações finais  

Ao retornar àquilo que já foi, Mestre Pastinha nos convida 

a vivenciar o mundo de outras formas e nos insere no ciclo 

vital do ser e do tornar-se. No momento de se pôr em pé 

diante da vida, a capoeira angola chega até nós, no século 

XXI, reivindicando seu estatuto ancestral e epistemológico 

inscrito no corpo. Trata-se de um conhecimento filosófico, 

artístico, cultural, social e performático que, simultanea-

mente, é memória, vivência e saber. 

A oralitura nos convida a pensar a capoeira angola nesse 

lugar de prática performática de um conhecimento mile-

nar, que se coloca diante de nós como modo de vivenciar 

os processos da vida em movimento. Mover-se para frente 



135  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

e para trás, para um lado e para o outro, para reconhecer o 

território e o adversário na roda de capoeira, ao passo que 

elevar-se ao alto e voltar-se para o solo, indica as capaci-

dades do próprio indivíduo de entender suas próprias ha-

bilidades motoras.  

A mente e o corpo são um só na roda; o corpo sente, trans-

mite, acolhe e se coloca para o outro, de modo a criar o 

novo, a energia, a vitalidade do encontro. O som, o canto e 

os golpes compõem um todo experienciado pelo corpo, 

criando um espaço de conhecimento do mundo e do outro. 

As histórias narradas no corpo são ao mesmo tempo can-

tadas, performadas e ritualizadas, são em dada medida um 

culto aos antepassados, uma maneira de presentificar 

quem já se foi e que retorna sempre que entoado na roda. 

Isso porque, o que fazemos existe para sempre, mesmo 

que um evento expulse o outro, ainda assim está impresso 

na realidade. Então, todos os que já existiram existirão 

para sempre.  

O existir ancestral, atualizado na capoeira angola de 

Mestre Pastinha como memória corpórea, foi o que me ins-

tigou a buscá-lo junto à cosmologia bakongo, uma de suas 

possíveis influências constitutivas. Desse modo, encontro, 

na roda, o corpo — o mûntu — como canal de comunicação 

entre o mundo dos vivos e o dos não vivos, a roda como 

vivência de incessante recomeço, bem como a experiência 

comunitária e a educação oral. 

É importante salientar que almejar encontrar uma única 

cosmovisão na capoeira angola, como a bakongo, significa 

fechar os olhos para cinco séculos de acontecimentos que 



136  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

atravessaram essa prática e a nossa própria existência en-

quanto povo negro. 

Contudo, a ancestralidade nos permite trilhar esse cami-

nho de retorno ao passado e buscar compreender, de tan-

tos modos quanto possível, as formas de interpretação do 

mundo presentes não apenas na capoeira angola, mas 

também em outras práticas negras. 

 

 

Glauciane Souza  

Mestra pelo PPGCult da Universidade Federal de  
Sergipe. Membra do grupo de pesquisa e extensão  

AnDanças da Universidade da Integração Internacional 
da Lusofonia Afro-Brasileira (UNILAB – Malês). 

https://orcid.org/0009-0007-3784-0635 
  



137  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Referencias 

ABIB, Pedro Rodolpho Jungers. Capoeira Angola: cultura popular e o jogo dos saberes na roda. 
2a ed. - Salvador: EDUFBA, 2017. 

ARANA, Paola Vargas. Balanço historiográfico sobre as insurgências de africanos(as) e afrodes-
cendentes contra a escravidão em América. Anais eletrônicos da XII Jornada de Estudos His-
tóricos Professor Manoel Salgado (2017) PPGHIS-UFRJ, v. 3, p. 657-678, 2017. 

BARÃO, Adriana de Carvalho. A performance ritual da roda de capoeira. 1999. 182 f. Disserta-
ção (Mestrado em Artes Corporais), UNICAMP, Campinas, 1999. 

BIOGRAFIA DE MULHERES AFRICANAS. Nzinga Mbandi (1583–1663). Verbete. Disponível em: 
https://www.ufrgs.br/africanas/nzinga-mbandi-1583-1663/. 

CHAUÍ, Marilena. Conformismo e resistências: aspectos da cultura popular no Brasil. Brasiliense: 
São Paulo, 2021. 

CHIZZOTTI, Antônio. Pesquisa em Ciências Humanas e Sociais. 4ª ed. São Paulo: Cortez, 2000. 

CUCHE, Denys. A noção de cultura nas Ciências Sociais. Tradução de Viviane Ribeiro, Bauru: 
EDUSC, 1999. 

DIAS, Adriana Albert. A mandinga e a cultura malandra dos capoeiras. Salvador, 1910-1925. 
Revista de História, 1, 2 (2009). 

FALCÃO, José Luiz Cirqueira; SILVA, Renata de Lima (Kabilaewatala). Performance negra e dra-
maturgias do corpo na Capoeira Angola.  Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2021, p. 163.  

FIGUEIREDO, Jadismar de Lima. Corpo próprio, espacialidade e mundo percebido em Merleau-
Ponty. 2015. 131 f. Dissertação (Pós-graduação em Filosofia). Universidade Federal da 
Paraíba, Paraíba, 2015. 

FONSECA, Mariana Bracks. Epistemologia da ginga: memória, história e corporalidade na diás-
pora angolana. Revista de Humanidades e Letras ISSN: 2359-2354 Vol. 6 | Nº 1 | Ano 2020. 

FU-KIAU. Kimbwandende Kia Bunseki. Kapuera e cultura ancestral bantu. Lemba Institut – New 
York/USA) Salvador/BA, agosto de 1997. 

FU-KIAU. Kimbwandende Kia Bunseki. O livro africano sem título: cosmologia dos Bantu-Kongo. 
Tradução e nota à edição brasileira de Tiganá Santana. 1 ed. Rio de Janeiro: Cobogó, 2024. 

KORTE, Gustavo. Introdução à metodologia transdisciplinar. São Paulo: NEST, 2000. 

MALANDRINO, Brígida Carla. “Há sempre confiança de se estar ligado a alguém”: dimensões 
utópicas das expressões da religiosidade bantú no Brasil. Tese (Doutorado) em Ciências da 
Religião da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. São Paulo, 2010. 



138  CAPOEIRA ANGOLA: CORPOREIDADE E ANCESTRALIDADE  
GLAUCIANE SOUZA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

MARTINS, Leda Maria. Afrografias da Memória: O reinado do Rosário no Jatobá. 2 ed. São Paulo: 
Perspectiva, 2021. 

MARTINS, Maria Leda. Performances do tempo espiralar, poéticas do corpo-tela. 1 ed. Rio de 
Janeiro: Cobotá, 2021. 

MELO, Salvio Fernandes de. A mandinga da voz e do corpo: oralidade, performance, poesia. No-
vas Edições Acadêmicas: Saarbrücken, 2014. 215 p. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. Tradução de Carlos Alberto Ribeiro 
de Moura. 3 ed. São Paulo: Martins Fontes. 2006. 

NAVARRO, Verônica Daniela. DESTERRITORIALIZAÇÃO ENRAIZADA: Experiências de criação 
artística nas fronteiras da Argentina e do Brasil. 2022. 256 f. Tese (Doutorado em Artes Cê-
nicas) Universidade Federal da Bahia, BAHIA, 2022. 

OLIVEIRA, Eduardo. Cosmovisão africana no Brasil: Elementos para uma filosofia afrodescen-
dente. 1ª ed. Ape'Ku Editora, 2021.  

SANTANA, Tiganá. A cosmologia africana dos bantu-kongo por Bunseki Fu-Kiau: tradução ne-
gra, reflexões e diálogos a partir do Brasil. 234 p. Tese (Doutorado) Programa de Pós-Gradu-
ação em Estudos da Tradução Universidade de São Paulo, São Paulo, 2019. 

SODRÉ, Muniz. Cultura, corpo e afeto. Revista Dança, Salvador, v. 3, n. 1, p. 10-20, jan./jul. 2014. 

SODRÉ, Muniz. Pensar nagô. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

TEMPELS, Placide Frans. La Philosophie bantoue. Elizabethville: Lovania, 1945 [Paris: Présence 
Africaine, 1949]. 

VERÍSSIMO, Danilo Saretta. Considerações sobre corporeidade e percepção no último Merleau-
Ponty. Estudos de Psicologia, 18(4), outubro-dezembro/2013, 599-607 p. 2003. 



 

https: //doi.org/10.5281/zenodo.18176746 
 

 

TA R K A  
V.1 / N. 2 
 

 

 

 

 

 

 

A crítica da razão tupiniquim:  
proposta e formação original 

The Critique of Tupiniquim Reason: proposal  
and original formation 

Fábio Falcão Oliveira 

 

 

RESUMO 

O artigo tem como finalidade pensar como a 
Crítica da Razão Tupiniquim de Roberto Gomes 
(1994) nos sinaliza que a filosofia brasileira não 
fez nada a não ser repetir o que nos é importado. 
Para ele, ainda que a obra tenha um tema suges-
tivo, parece conveniente questionarmos se real-
mente existe uma razão brasileira legítima le-
vando em consideração que nossos pensadores 
são alienados em uma cultura europeia-ocidental. 
Ao longo da produção acadêmica brasileira, os fi-
lósofos de profissão vestiram a máscara do pen-
samento estrangeiro, delirando em seus concei-
tos, fazendo da academia igrejas que cultuam os 
textos, os autores, a forma de pensar e tudo o que 
vem de fora. 

PALAVRAS-CHAVE  

Filosofia Brasileira, Razão Tupiniquim, 
Originalidade Filosófica, Roberto Gomes. 

ABSTRACT 

The purpose of this article is to reflect on how the 
Critique of Tupiniquim Reason, written by 
Roberto Gomes (1994), points out that Brazilian 
Philosophy has done nothing but repeat what is 
imported to us. For him, even though the work 
has a suggestive theme, it seems appropriate to 
question whether there truly exists a legitimate 
Brazilian reason, considering that our thinkers 
are alienated by a European- Western culture. 
Throughout Brazilian academic production, pro-
fessional philosophers have worn the mask of 
foreign thought, deluding themselves in their 
concepts and turning academia into churches 
that worship foreign texts, authors, ways of 
thinking, and everything from outside. 

KEYWORDS 

Brazilian Philosophy, Tupiniquim Reason, 
Philosophical Originality, Roberto Gomes. 
 
 

  



140  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

 

Introdução 

O artigo Filosofia: Crítica da Razão Tupiniquim, Proposta e 

Formação Original tem uma estrutura bem determinada, 

que se inicia tentando mostrar as primeiras impressões so-

bre o resgate de um exercício filosófico livre. Mas aqui co-

meçam as primeiras dificuldades, pois, para Gomes (1994) 

e sua obra Crítica da Razão Tupiniquim, pensar numa filo-

sofia no Brasil é quase impossível, pois os pensadores de 

ofícios da área da filosofia estão preguiçosamente fazendo 

reflexão do ponto de vista daquilo que nos é importado. 

Pensar numa produção original no Brasil é quase impossí-

vel, porque existe um enraizamento da produção filosófica 

nas terras brasílicas que valoriza o pensamento estrangeiro. 

Assim, entendemos que a Crítica da Razão Tupiniquim de 

Roberto Gomes (1994), publicada inicialmente em 1977, 

denuncia o apagamento do intelectualismo brasileiro.  

Em outro momento trabalharemos o que se pode entender 

por conformismo; quais as suas  implicações ao sujeito? Os 

confrontos possíveis ao questionar a maneira conformista 

de pensar na realidade? Como deixar o conformismo e por 

que isso é desconfortável? Assim, poderemos perceber 

como a forma de fazer filosofia no Brasil é passiva e nada 

se cria aqui, a não ser a reprodução europeia-ocidental. 

Por fim, trabalharemos a relação entre originalidade e o ró-

tulo de louco, mostrando que essa condição é temida na for-

mação do intelectual da filosofia no Brasil. Ao pensador re-

volucionário basta enfrentar os pensadores oficiais e ques-

tionar como pensam na filosofia, ir contra a passividade e 

não aceitar tudo aquilo que nos é dado para cegar o 



141  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

intelecto. O artigo proposto é um documento que tem a pre-

tensão de tentar levar ao leitor a forma como a obra Crítica 

da Razão Tupiniquim nos faz pensar na realidade. 

Uma obra que nos faz pensar na verdadeira prática do filo-

sofar, uma prática filosófica que visa entender de forma 

única e singular a essência do descobrimento de si. O Brasil 

precisa de pensadores corajosos que nos proporcionem ou-

tros caminhos, outras formas de pensar à maneira brasileira, 

ou seja, partindo de seu mundo, dos problemas sociais da 

nação, dos problemas da América Latina, da sua africani-

dade, da sua cultura, da sua identidade, dos problemas dos 

povos originários sem se esquecer de ser brasileiro. 

Deve-se lutar contra a ideia de que o mundo da reflexão 

filosófica só é possível à maneira europeia, que para ser um 

pensador oficial sério é preciso assumir sua profissão na 

área da filosofia ocidental, pensar à maneira estrangeira. 

Isso é uma mentira. Devemos ser revolucionários nesse 

sentido, ter identidade e exercitar nossa brasilidade1 sem 

submeter nossa cultura, mostrando que pensamos por nós 

mesmos de maneira justa. 

 

Primeiras impressões sobre o resgate de um 

exercício filosófico livre 

Muito se fala sobre a Filosofia da Educação e sua prática de 

ensino; e vários autores no Brasil, como Chaui (2014) ou 

Saviani (1996), acabam trabalhando-a de forma a criar con-

teúdos e a propor métodos. Porém, alguns profissionais da 

licenciatura ou bacharelado da filosofia não conseguem 

 
1 

1 Brasilidade vai muito 
além do caráter ou quali-

dade peculiar, individuali-
zadora, do que ou de quem 

é brasileiro. Significa per-
ceber a diversidade histó-
rica e cultural que consti-

tuiriam o povo brasileiro 
em sua complexidade 

orgânica e miscigenada. 



142  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

escapar de uma análise estrangeira, para não dizer eurocên-

trica, da filosofia, permanecendo enraizado em certos vícios. 

A Crítica da Razão Tupiniquim de Roberto Gomes, segundo 

Negris (2019), é um trabalho em que o autor manifesta sua 

leitura sobre como a filosofia é produzida no Brasil. O texto, 

do século passado, pode até ser considerado ultrapassado, 

mas a proposta para formar um pensamento filosófico bra-

sileiro continua a nos questionar sobre o modo como esta-

mos reproduzindo filosofia à maneira europeia. 

Gomes (1994, p. 7) inicia sua abordagem mostrando o con-

formismo brasileiro na década de 1970. O brasileiro, subes-

timando a si próprio, acaba justificando a não ousadia de 

pensar de forma livre através do jargão, “o brasileiro é assim 

mesmo”. Esse conformismo impede um nível de reflexão 

crítica, alienando-se a dois modos: (1) rindo de sua sem-

importância e fazendo piada de si mesmo; (2) delirando e 

projetando um país do futuro. O primeiro é o conformismo 

de sua condição, já o segundo é a ausência de poder crítico: 

“deixa como está para ver como é que fica — e uma espe-

rança mágica — dá um jeito” (GOMES, 1994, p. 7). 

Segundo Ramos (2024), o autor da Crítica da Razão Tupini-

quim reflete também sobre a singular realidade do pensador 

brasileiro. É importante percebermos a falsa consciência que 

se forma ao longo dos anos na filosofia brasileira, pois, a prá-

tica filosófica torna-se estrangeira porque nos esquecemos 

da nossa realidade, criando uma dependência que nos leva à 

ausência de preocupação autenticamente brasileira. 

Tanto Negris (2019) como Ramos (2024) destacam que 

Gomes (1994), em seu livro, se preocupa com a maneira 

como reproduzimos a filosofia no Brasil, uma (re)produção 



143  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

que valoriza sempre o que nos é exportado da Europa. Os 

pensadores oficiais da filosofia no Brasil, alienados com a 

“reprodução”, não produzem uma reflexão partindo de 

nossa realidade singular. 

Conforme escreve Laranja e Fabris (2017), o livro Crítica da 

Razão Tupiniquim consegue estabelecer um quadro para 

pensarmos como o direito constitucional na área da filosofia 

no Brasil se forma em dois ramos: a razão eclética e a razão 

ornamental. Os pesquisadores partem do ponto de vista do 

direito e sua formação constitucional, sem excluir suas raí-

zes para fazer um belíssimo texto sobre a constituição do 

pensamento brasileiro. Mesmo sendo da área do direito, os 

pesquisadores conseguem fazer filosofia, pontuando que o 

desenvolvimento intelectual brasileiro é sustentado por 

uma ordem histórico-cultural e legal que fixa bases em to-

das as instâncias do desenvolvimento desta nação. 

Os autores destacam que desde 1824, quando começam a 

se formar os fenômenos constitucionalistas, até a década de 

1970, a forma de pensar brasileira é “baseada no eruditismo 

e na colonização simbólica ainda subsistente do pensa-

mento brasileiro frente ao continente europeu” (LARANJA; 

FABRIS, 2017, p. 58).  

 

O riso à brasileira 

A pesquisa de Laranja e Fabris (2017) não deixa escapar o 

aspecto intelectual destacado por Gomes (1994, p. 6), 

ainda que de forma irônica: “partamos de algo pacífico: mal 

sabemos o que seja uma Razão Tupiniquim. Uma piada, 

talvez. Hipótese que nos causaria grande prazer. Gosta-

mos muito de piadas”. O uso da palavra piada se refere ao 



144  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

brasileiro como um povo que gosta de rir. Isso porque ele 

lembra que existe a ideia de que o espírito brasileiro se apre-

senta como bem-humorado. O brasileiro ri de tudo, do go-

verno que cai e sobe, das instituições mal administradas, dos 

dirigentes que atuam no seu próprio interesse. Segundo Go-

mes (1994, p. 6) “chegamos a fazer piadas sobre nossa ca-

pacidade de fazer piadas. Nada mais ilustrativo do que a sé-

rie de piadas onde representantes de outros países são ridi-

cularizados pelo desconcertante jeitinho de um brasileiro”. 

O povo brasileiro tem uma grande mitologia constituída 

em torno do nosso jeito piadístico, no entanto, quando 

pensamos, não admitimos a piada. Os pensadores brasi-

leiros querem algo sério: “frases na ordem inversa, pala-

vras raras, citações latinas e é impossível qualquer piada 

em latim, creio. Isto criou situações constrangedoras, como 

as fúteis críticas sérias a Oswald de Andrade, acusado de 

mero piadista” (GOMES, 1994, p. 6). 

O brasileiro se gaba de seu jeito piadístico, mas na hora de 

pensar mergulha num mundo greco-romano. E aqui, está 

o princípio do questionamento de Gomes (1994) porque 

para ele, a piada tipicamente brasileira deveria ser o objeto 

de estudo aprofundado por possuir características saudá-

veis, por revelar algo de um povo, por mostrar uma ma-

neira de suportar um existir medíocre de humilhação, por 

possibilitar uma forma de superar os desafios do dia a dia: 

Uns reagem com dramaticidade, tragédia e muito san-
gue — ocorreu-nos reagir com o riso. Talvez uma posi-
ção existencial muito nossa. O riso — um certo tipo de 
riso, o nosso — nos salva, tiraniza o tirano, amesquinha 
quem nos tortura, exorciza nossas angústias 
(GOMES, 1994, p. 6). 



145  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Impossível não  lembrar de Martins (2022) que, ao pensar 

numa prática filosófica autêntica, cita Diógenes Laércio e 

argumenta que, desde a Antiguidade, seus contemporâ-

neos, ao comentarem sobre Diógenes de Sinope, se per-

guntavam se seria considerável pensar no cinismo como 

prática verdadeiramente filosófica. Isto é, até que ponto 

pode o cinismo se configurar como uma escola? Pontua 

Martins (2022, p. 279):  

A filosofia cínica se resume a um conjunto de exercícios 
e esforços, atos e não palavras. Autárquico e condutor 
de homens, o cínico propõe um modo de vida natural e 
simplificado que comporta uma ascese dos desejos e 
pode ser assumido como filosofia prática. 

Não sejamos inocentes em aproximar Diógenes de Sinope 

com o pensamento de Gomes (1994) em sua forma de 

filosofia, mas quem lê a sua obra consegue perceber 

uma maneira de estabelecer uma livre reflexão filosó-

fica que beira o cinismo no sentido prático do conceito 

— um cinismo à brasileira, quem sabe. 

Quando Gomes analisa a possibilidade de cultivo do jeito 

piadista brasileiro, percebe que pode ser uma armadilha. 

O livro fala do perigo da forma piadista, que é ao mesmo 

tempo o caminho que salva, mas pode alienar o indivíduo 

e mascarar a realidade. A piada só tem efeito quando es-

tabelece uma crítica e manifesta uma pretensão que leva 

a construir conhecimento, como Diógenes Laércio fazia.  

Talvez Gomes (1994) pensou nisso porque sabia que a pa-

lavra piada vem do latim acutús e significa agudo, pontia-

gudo, som alto, mas também era tomado no passado para 

se referir ao risco ou perigo que um homem pode passar 



146  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

— por exemplo, acuta belli ou os “riscos da guerra” 

(FARIA, 1962, p. 27). 

Assim, o riso pode se perder quando há distração e com 

isso, assassina a construção crítica, cria-se um perigo — 

acuta belli — para aquele que a usa sem uma pretensão 

crítica. Por isso o perigo do riso, ele se perde facilmente em 

distrações, morre a atitude crítica criando uma inautentici-

dade: “há indícios, entre nós, de tal coisa: deixar como está 

pra ver como é que fica; não esquentar a cabeça; analisa 

não; dá-se um jeito” (GOMES, 1994, p. 7). A distração 

ainda prejudica a construção e organização do pensamento 

nas escolas filosóficas brasileiras, e devemos ter cuidado 

para não cairmos nesta armadilha. 

 

O conformismo brasileiro 

Primeiramente, é interessante pensarmos na raiz etimoló-

gica da palavra conformismo, pois essa vem do latim, con-

formātiō, e segundo Faria (1962), pode ser traduzida por 

formar, conformar, conformação, disposição; mas, qual o 

verdadeiro significado desta palavra? Ela é tomada como 

passividade ou aceitação sem questionamentos e pode ser 

um ato desconfortável, mas por causa da passividade, não 

se rebela.  

Segundo Gomes (1994), o brasileiro quando faz piada de 

si mesmo, se conforma com sua condição, o riso que de-

veria ser um fator revolucionário e livre se perde. Pensar 

conforme a justificativa acima reafirma a condição do su-

jeito que se perde em seu riso,  levando-o ao conformismo. 

Por isso, criamos frases populares para mascarar a 



147  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

realidade, como, por exemplo: “o brasileiro é assim 

mesmo” ¾  que nos levam a pensar que a condição não 

pode ser mudada, indiretamente nos impedindo de refletir 

ou de assumir uma atitude filosófica diante da vida. 

Por esse motivo, Garcia (2018) nos mostra que o autor da 

Crítica da Razão Tupiniquim escreve com coragem, em 

uma época que o Brasil vivia a censura imposta pela dita-

dura militar. Nessa obra, Garcia denuncia como a elite, os 

interesses econômicos e estrangeiros ecoam o som colo-

nizador no meio do intelectualismo. A maneira como se 

pensa no Brasil, desde sua formação colonial, é um projeto 

para manter a posição colonizadora que se fixa numa epis-

temologia intencional. 

Sobre isso, Gomes (1994) nos mostra que o brasileiro foge 

de sua identidade multifacetada, matando a criticidade. A 

ideia de fazer filosofia pelos pensadores de ofício não 

passa de uma busca delirante de autorrevelação e, nas bi-

bliotecas, universidades, teses, dissertações e pesquisas 

produzidas, apenas achamos o conformismo de um sujeito 

sério. A palavra “sério”, aqui tomada pelo autor, representa 

uma conotação menor, entende o sujeito — o pensador ofi-

cial — que nega sua origem e teme expor seu pensamento 

original reproduzindo o que recebe de filósofos estrangei-

ros. A insistência em reproduzir, sem ousar assumir um 

pensamento genuíno, acaba por torná-lo um conformista. 

Segundo Ramos (2024) a filosofia como é reproduzida no 

Brasil, nada mais é que um strip-tease da cultura que se 

modela em si mesma. E é desta forma que os pensadores 

tupiniquins fazem filosofia, escolhendo autores estrangei-

ros e se exibindo nas academias brasileiras, sugerindo um 



148  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

ar de originalidade, mas não querem abordar sua própria 

realidade. Ramos mostra porque a gênese da filosofia é o 

descobrimento e originalidade de si mesmo, algo que os 

filósofos brasileiros não fazem quando reproduzem o pen-

samento estrangeiro. Filosofia é autodescoberta do sujeito 

que se percebe num estado reflexivo iniciando “em-si-

mesmo” e indo para o mundo em sua volta. Não há o outro 

caminho neste primeiro processo, o descobrimento é um fe-

nômeno do sujeito que se reconhece enquanto pensador. 

Por esse motivo, Ramos (2024) nos alerta que Crítica da 

Razão Tupiniquim mostra que os pensadores brasileiros 

não escrevem com originalidade, pois, o eu consciente, o 

seu perceber-se, não parte de sua origem. A razão filosó-

fica precisaria expressar a originalidade de um sujeito em 

condições de descobrimento. Necessita partir de sua gê-

nese, da sua realidade, do seu solo brasileiro, mas não 

conseguem, pois, o conformismo o captura e a ideia de 

uma filosofia séria toma conta da academia. 

Messias e Barbosa (2022) também entendem que a ideia 

de ser sério ou fazer filosofia séria representa uma contro-

vérsia. Algo que Gomes (1994) explica em sua obra quando 

diz que os filósofos oficiais não pensam e sim deliram, por-

que eles reproduzem a filosofia sem ter pretensão de avan-

çar ou ousar. Messias e Barbosa (2022) argumentam que 

essa forma de pensar vem do exterior e pauta o que con-

vém; aliena os filósofos brasileiros, os levando a entender 

que a filosofia precisa seguir de maneira séria, rígida e ritu-

alizada— sem sair do que é produzido no exterior. 

De forma acertada, Ramos (2024) expõe que Gomes 

(1994) denuncia que a filosofia no Brasil está condenada, 



149  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

porque, na década de 1970, não percebia sua própria rea-

lidade e condição, limitando-se às soluções estrangeiras e 

às problemáticas externas. 

Segundo Messias e Barbosa (2022), a forma de se fazer 

filosofia no Brasil reproduz a ideia do filósofo como sujeito 

com aparência de homem sério, polido, que respeita as 

normas sociais. O acadêmico, conforme demonstra Gomes 

(1994, p. 10) “seria incapaz de ‘sair da linha’. Dele não se 

esperam coisas que fujam ao normal estatístico [...] é um 

homem respeitador e respeitável”. Esse estado de ser um 

sujeito sério faz que a filosofia seja séria e ritualizada de modo 

que preserve a prática do pensamento estrangeiro e castra o 

pensador brasileiro, que se entrega ao conformismo. 

Ramos (2024) lembra que Gomes (1994) escreve que o 

pensador brasileiro se apega a um pensamento estranho, 

não nascido aqui, se tornando apenas um acidente que im-

porta formulações que não estão ligadas a originalidade 

brasileira e que nem sequer se preocupa com o Brasil. Uma 

provocação: o que significa ser originariamente brasileiro? 

Existe uma identidade brasileira? Existe uma única res-

posta para isso? Muitas vezes, quando tentamos fugir da 

proposta essencialista e colonialista europeia, acabamos 

repetindo o mesmo padrão de pensamento. 

Partindo das questões acima, fica claro que no texto Crítica 

da Crítica da Razão Tupiniquim oferece as respostas por-

que, para escapar do pensamento colonialista europeu-

ocidental, o pensador oficial deve entender que uma filo-

sofia brasileira só seria possível se partissem de um brasi-

leiro que reconhecesse sua origem (GOMES, 1994). Então 

o erro está em se apegar no discurso estranho do 



150  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

estrangeiro colonizador. Quando se escuta a novidade que 

vem de fora, o pensador brasileiro confunde com origina-

lidade, mas, o novo é apenas um acidente que está vincu-

lado ao sujeito de outro lugar. Existe uma necessidade de 

se descobrir brasileiro para propor uma filosofia brasileira 

legítima (RAMOS, 2024). 

Gomes (1994) viveu na década de 1970 e, sobre isso, atesta 

a dificuldade enfrentada pela filosofia brasileira e pelo co-

nhecimento aqui produzido, uma vez que essa filosofia só 

poderia se legitimar se a reflexão partisse da realidade vi-

vida nas terras tupiniquins, algo que raramente ocorre.  

Isso porque o pensamento, ou melhor, este processo de 

originalidade seria para Gomes (1994) a ação de estar do 

sujeito pensante, conforme a obra: “Eis por que uma Filo-

sofia brasileira só terá condições de originalidade e exis-

tência quando se descobrir no Brasil. Estar no Brasil para 

poder ser brasileira” (Gomes, 1994, p. 23). Estar aqui pode 

ser entendido como um pensador cuja condição reflexiva 

existe no momento que ele vivência sua condição, sua cul-

tura e sua identidade brasileira.  

Gomes (1994, p. 23) nos mostra que é imprescindível enten-

der “que um problema para um alemão do século XX ou um 

grego do século V a.C. pode, perfeitamente, não ser um pro-

blema para mim. Ou: só o será se eu o fizer meu”. Fora isso, 

teremos que entender que filosofia é “fazer filosofia” e não 

posso dar a ela temas prontos ou fabricados que me leva a 

reproduzir o que já foi feito em outro local, com outra cultura 

e com outros problemas.  

A filosofia não é feita para destruir um mundo, uma cultura 

ou pessoas, mas para construir uma prática consciente. 



151  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Assim, aquilo que é europeu-ocidental e nos é apresen-

tado pelos pensadores de profissão é a identidade do ou-

tro; personagem que tem sua forma distanciamento da re-

alidade social e cultural brasileira, gerando um pseudo-

pensamento. Porque a origem do pensamento é estran-

geira e vem de outro lugar que não tem nada haver com a 

realidade brasileira. A importação de filosofia não possi-

bilita o descobrimento identitário dos homens do Brasil, a 

ideia de fazer filosofia, e fazer “filosofia séria”, parte da 

ideia de ser algo europeu. 

Na verdade, o “outro” destacado por Gomes está longe da 

forma como entendemos esse conceito em Dussel 

(1977) ou Freire (1988), já que, para Gomes, o outro é o 

não-brasileiro: “ser culto, no Brasil, é avolumar erudição 

sobre um outro, o não-brasileiro. Julgamos apenas exótico, 

ou até de mau gosto, quem se dedique a coisas nossas — 

mas julgamos de alta erudição saber alemão ou latim” 

(GOMES, 1994, p. 73). 

Consequentemente, Gomes (1994) nos mostra que o outro 

só pode ser verdadeiro para mim se dele eu me apropriar 

antropofagicamente. É um conhecimento que se encontra 

lá, nas terras de onde veio, mas quando aqui chega, perce-

bemos que a verdade em si, pregada pelo conhecimento 

importado, não faz sentido para mim — mas, com a mente 

colonizada, em estado de conformismo, lido com escárnio 

e de forma violenta contra tudo o que pode valorizar minha 

identidade tupiniquim em vez de assumi-la na elaboração 

de novas propostas de pensamento. 

 

 



152  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

O pensador tupiniquim esquecido e subestimado 

Primeiramente devemos lembrar que a palavra tupiniquim 

vem da língua Tupi e significa “Tupi do lado ou vizinho la-

teral”. A palavra tupiniquim, conforme Garcia (2018, p. 63) 

pode também significar “aquele que invoca tupi”, mas o 

colonizador a usou de forma pejorativa para defini-lo como 

“coisa de índio ou brasileiro não civilizado”. 

Garcia (2018) entende que Gomes toma a palavra tupini-

quim para designar alguém que sofre o efeito da coloniza-

ção e alude, com isso, que essa influência levou à extinção 

da originalidade e identidade, enriquecendo o colonizador. 

Neste sentido, a palavra tupiniquim, destacado no título da 

obra de Gomes, apesar de remeter a uma etnia dos povos 

originários, aqui aparece para se referir a todos nascidos 

no Brasil: “Não se trata de ‘inventar’ uma Razão Tupini-

quim, mas de propor um projeto, um certo tipo de preten-

são certamente quixotesca e evidentemente absurda: 

pensar o que se é, como se é”2 (GOMES, 1994, p. 8). 

Na sua pesquisa, Garcia (2018) mostra que a obra Crítica 

da Razão Tupiniquim denuncia a necessidade de pensar-

mos do jeito que somos, para fazer uma filosofia original 

capaz de manifestar nosso tempo e lugar, isso é, pensar é 

ser o que é. E pensar em ser o que é nos leva a descobrir 

enquanto sujeito, cuja potencialidade se coloca em posição 

de assumir uma reflexão com toda sua singularidade. 

Entendo que o pensador que assume sua potencialidade, 

para Gomes, está inserido num processo cujo tempo 

(passado/presente/futuro) se manifesta em constante 

 
2  

2 Sobre o título e o tema 
proposto, o autor nos avisa: 

“Talvez seja impossível o 
tema deste livro, embora 

seu título possa ser até su-
gestivo. Não é fácil escre-

ver sobre algo que só exis-
tirá caso seja inventado. 

Uma Razão Brasileira, não 
existindo atualmente, pre-

cisaria antes do mais ser 
providenciada, vindo à 

tona. Então, das duas uma: 
ou este livro não pode ser 

escrito ou será uma tentativa 
de “inventar” esta Razão, 

seguindo vestígios esparsos 
no romance, na poesia, na 
música popular e até – pois 
é capaz de que mesmo aí 

transpareça – nalguns 
livros de Filosofia”  

(GOMES, 1994, p. 5). 



153  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

artifício de construção da identidade, uma constituição 

ousada e libertadora que o leva a sair das amarras do 

pensamento colonizador. 

A questão de emergência se dá porque nós precisamos 

“assumir uma Razão Brasileira. Para que isso ocorra, pre-

cisamos atinar que o passado, o presente e o futuro não 

são coisas dadas, mas criadas — primeira condição de 

pensamento original” (GOMES, 1994, p. 37). Vejamos 

como concebemos isso logo abaixo: 

 

 

Figura 1 
Interconexões temporais da filosofia.  

Elaborado pelo autor. 
 

Neste artigo, fizemos uma imagem cuja proposta é repre-

sentar o sujeito em meio ao tempo em que se relaciona 

com as questões que permeiam tanto presente, passado e 

futuro. Entendemos que Gomes (1994), percebe o su-

jeito, demonstrado aqui na imagem acima pela letra 

grega Φ (phi), como um indivíduo inserido nestas três di-

mensões do tempo (passado, presente e futuro). Para 

entendermos isso, precisamos compreender que, para 

ele, a reprodução filosófica no Brasil opta por uma refle-

xão alheia, um pensar europeu que aprisiona o sujeito, o 



154  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

deixando dependente. Não damos conta de nós mesmos 

e sucumbimos a duas tentações, “a de se entregar, aban-

donar-se cegamente ao passado, ou a de confiar nos fi-

lósofos estrangeiros” (GOMES, 1994, p. 104). 

Preocupamo-nos e contentamo-nos em estudar proble-

mas do passado, ou quando nos apropriamos do pensa-

mento estrangeiro, o filósofo brasileiro demonstra menos-

prezo pelos problemas do Brasil, valorizando a coloniza-

ção intelectual ou social. Por conta disso, Gomes escreve, 

conforme imagem acima, que apesar de nos relacionarmos 

com o presente, passado e futuro, caímos numa armadilha, 

porque o passado, representado pelo legado cultural eu-

ropeu-ocidental nos contamina, e nas projeções do futuro 

não conseguimos visualizar a possibilidade de nos liber-

tarmos das amarras fixadas pelo colonizador europeu.  

A libertação é autopurificação e estar inserido no tempo de 

sua brasilidade é cultivo de sua identidade. De forma in-

tencional, a imagem Φ (phi) representa o sujeito consciente 

que se correlaciona com o passado, presente e futuro, 

nessa dimensão do tempo ele faz parte da realidade do 

sujeito original e identitário, isto é, o pensador consciente 

do lugar e cultura que está inserido. 

O futuro não se constrói partindo de um presente fixado 

pela filosofia eurocêntrica-ocidental, mas questionando o 

passado colonizado pelos impérios intelectuais europeus; 

para ele, o passado histórico nos amarra numa cultura do 

pensamento europeu-ocidental e o futuro, se conseguir-

mos superar isso, pode ser redefinido. Isso porque deve-

mos estabelecer as contradições conduzidas pela razão 

europeia. Consequentemente, “o futuro não é um simples 



155  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

desejo, nem um projeto demagógico a mais, não é um 

novo produto para o mercado, é o levantamento definitivo 

da contradição à qual um modelo de vida-pensamento 

chegou” (GOMES, 1994, p. 106). 

O sujeito (Φ) que está inserido no tempo de forma consci-

ente percebe o seu legado enquanto brasileiro, criando 

uma razão reflexiva própria. Quando Husserl, de forma ar-

rogante, diz que precisa salvar a humanidade, isso ecoa 

aos ouvidos do autor como desvario.  

Segundo Gomes, o europeu explorou os povos e alienou 

intelectualmente os homens. Se, para o europeu, a coloni-

zação era necessária e natural, Gomes denuncia que os eu-

ropeus não foram colonizados, marginalizados, violenta-

dos ou explorados: assim sendo, como Husserl pode dar a 

entender que a cultura europeia em sua dimensão total ou 

com seu pensamento vai salvar o mundo? Para o autor, 

cabe a nós uma prática livre e reflexiva que possibilite a 

conquista de uma consciência original para questionar o 

pensamento estrangeiro que está nas terras brasileiras 

desde a América Portuguesa. 

Devemos ter em mente, conforme escreve Margutti (2018) 

que a situação do pensamento brasileiro pedagógico-filo-

sófico reflete a história de um país colonizado por Portu-

gal. Algo atestado também por Oliveira (2015), que pes-

quisou o esforço dos jesuítas em fixar seu pensamento in-

telectual filosófico para, assim, colonizar os povos 

originários e todos que lhes fossem estranhos. Devemos 

lembrar que, na época que Gomes (1994) escreve, perso-

nagens como Saviani (1996) e Freire (1988) desenvolviam 

um grande papel intelectual e produziram conhecimento 



156  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

tupiniquim, e isso deve ser levado em consideração. Mas 

ao nosso ver, Gomes (1994) é ousado porque ele usa um 

discurso que as vezes é pesado de se ler, sem antes rirmos 

de suas ironias diante da imposição do intelectualismo eu-

rocêntrico-ocidental.  

Entendemos que, o sujeito atemporal, que não se percebe 

inserido no passado, presente e futuro, quando concebe 

um pensamento, produz algo prefixado numa realidade 

estrangeira e esvazia-se; não podemos ser atemporais, 

não podemos aceitar o passado colonizador da América 

Portuguesa sem questionar e projetar um futuro com o 

presente fixado em uma reprodução do pensamento euro-

peu-ocidental. 

Não podemos nos alienar aceitando os dois modos de atem-

poralidade denunciados por Gomes, rindo de sua  

sem importância ou delirando em torno do país do fu-
turo [...]. “Na verdade, conformismo e ausência de poder 
crítico, pois nos dois casos há um abandono — ‘deixa 
como está para ver como é que fica’ - e uma esperança 
mágica — ‘dá-se um jeito’” (GOMES, 1994, p. 8).  

Mas essa atemporalidade tem heranças estabelecidas e in-

tencionais. Laranja e Fabriz (2017), ao trabalharem o Cons-

titucionalismo3 e como Gomes (1994) pensa na Razão Tu-

piniquim, se aprofundaram nos conceitos de Razão Eclética 

e a Razão Ornamental4. Em primeiro lugar, os autores mos-

tram que a Razão Eclética destacada na obra Crítica da Ra-

zão Tupiniquim, expõe que quando se nega a estrutura es-

cravocrata colonial, constitui-se o império, o qual tomou 

 
3  
4  

3 A nova era do constitucio-
nalismo começou com a 

promulgação da Constitui-
ção Federal de 1988,  

chamada de "Constituição 
Cidadã", marcando a quebra 
com o regime militar que du-

rou de 1964 a 1985 e esta-
belecendo o Estado Demo-
crático de Direito no Brasil. 

 

4 Tanto a Razão Eclética 
como a Razão Ornamental 
são trabalhadas neste ar-

tigo, aqui num primeiro 
momento trabalharemos a 

Razão Eclética e logo na 
sequência a Razão Orna-

mental. Contudo, pedimos 
aos leitores que consultem 

o trabalho de Laranja e  
Fabriz (2017) em que os 

autores aprofundam a ques-
tão de forma minuciosa. 



157  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

uma postura evidentemente conciliatória, recusando a pos-

sibilidade de criar um brasileiro original que resolvesse pro-

blemas enraizados pela América Portuguesa. 

Para Laranja e Fabriz (2017), se constrói uma imparciali-

dade eclética brasileira que tinha como método se abster 

de tomar partido dos crimes do passado para usufruir dos 

benefícios estrangeiros, extraindo o pensamento, a refle-

xão e a estrutura do pensador europeu-ocidentalizado 

sem base comum ou critério. Segundo Gomes (1994), por 

causa desta raiz o brasileiro se perde, ele atura tudo, 

chegando, no carnaval, a aturar o próprio avesso da 

realidade séria, por outro lado hostiliza, de modo pri-

mário, aquilo que questiona seus comodismos de 

instalação. E nós, pretensamente tolerantes e escla-

recidos, os ecléticos de espírito aberto, mostramos 

nossa verdadeira face: a intolerância. Uma intolerân-

cia séria. Aquela que constitui, por indiferenciação 

intelectual as igrejinhas de políticos, artistas, filóso-

fos de academia, grupos rivais, com suas trocas de 

favores, elogios, influências e ideias inevitavelmente 

vazias. Isso casa perfeitamente com a intolerância 

política. As igrejinhas de intelectuais são os PSDs 

lítero-musicais (GOMES, 1994, p. 68). 

Aqui está bem claro o caráter da imparcialidade: o brasi-

leiro ri no carnaval, se diverte, se mostra simpatizante, 

mas, quando vai para academia, que eu chamo de igreji-

nhas intelectuais, os Doutores, Mestre e pensadores ofici-

ais beiram a idiotice e demonstram uma intolerância séria 

que constitui a roupagem do terno e gravata. 



158  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

O sujeito, pensador oficial de filosofia, o professor de filo-

sofia ou o acadêmico de terno e gravata, por causa desta 

herança que se configura em uma Razão Eclética, entende 

que as boas ideias são aquelas que vêm de fora, e Gomes 

(1994, p. 38) enfatiza que “o ecletismo determina um tipo de 

filosofia enlouquecida, que não sabe de si”. Enlouquecida, a 

filosofia brasileira gera um monstro de aberrações assimi-

lando o pensamento estrangeiro: “Uma Filosofia não filo-

sofada, eis a estranha coisa — numa estranha expressão — 

que se tem praticado no Brasil” (GOMES, 1994, p. 38). 

A ideia que vem de fora é melhor para os olhos dos filósofos 

brasileiros, e esse alienamento os levaram a não percebe-

rem a contribuição dos povos originários, dos afrobrasileiros, 

do campesino, do proletário e das comunidades periféricas, 

seguindo o ecletismo e sua imparcialidade confortante. 

Surge a relação do fanático e do fanatizado. Segundo Gomes 

(1994, p. 48-49), o espírito eclético caminha com o espírito 

conciliador; o primeiro, representa o fanatismo e são os lu-

gares das elites de poder, que fazem de tudo para manter 

sua influência e domínio, partilhando entre eles os benefí-

cios. O segundo, é o grupo de fanatizados que se apro-

priam de uma visão mágica e, conforme pregado pelo dog-

matismo fanático das elites, quem discordar, quem divergir 

é criminoso. A desobediência é crime, questionar o regime 

fanático é crime. Por isso, o jeitinho brasileiro tem outro 

sentido aqui, o “jeitinho” do país do “jeitinho”, do homem 

cordial, do carnaval, das piadas, do bem viver, não repre-

senta perigo, porque o fanatismo propagado pela elite leva 

ao entendimento que sempre se dá um jeito de viver, sem 

questionar e refletir, reproduzindo o pensamento elitista 

que usurpa os benefícios que deveriam ser repartidos, e 



159  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

com isso, o conformismo alienante é prático, pois aprisiona 

o fanatizado. 

Na Razão Ornamental, Laranja e Fabriz (2017) apontam que 

ela pode ser percebida enquanto fenômeno de importação, 

tanto nas teorias da justiça ou na reprodução de pensamento 

estranho. Por isso os autores lembram que com a Razão Eclé-

tica existe uma postura intelectual não-radical e conciliadora 

que se afirma com a Constituição de 1988. Nela, encontramos 

instrumentos de controle de constitucionalidade própria e, 

com isso, firma-se uma influência dos teóricos do neoconsti-

tucionalismo que acabaram se estabelecendo na América La-

tina a partir da Segunda Guerra Mundial.  

A Razão Eclética é confrontada por outra razão, a Razão 

Ornamental; aqui surge a influência do neoconstituciona-

lismo que aparece com a oportunidade da afirmação da 

Razão Eclética. A Razão Ornamental mostra outros inte-

resses para manutenção das suas instituições, levando os 

pensadores oficiais, a constituição de uma Razão Tupini-

quim que “sustentaria uma espécie de radicalismo retórico, 

isto é, ornamental” (LARANJA; FABRIZ, 2017, p. 68). 

É neste ponto que se apresenta uma contradição; no Brasil, 

a partir de 1988, o Poder Judiciário é obrigado atuar de 

forma conciliadora, atingindo o não-radicalismo do ecle-

tismo que falamos parágrafos atrás e percebendo “a ne-

cessidade pragmática de tomada de decisão” (LARANJA; 

FABRIZ, 2017, p. 68); isso se destaca porque querem ten-

tar correlacionar as decisões conciliadoras com a jurisdição 

constitucional contemporânea.5 A Razão Ornamental é o 

outro lado da moeda da Razão Eclética, porque as decisões 

 
5  

5 Segundo Laranja e Fabriz 
(2017, p. 68) “a jurisdição 
se depara, portanto, com 

uma situação de interesses 
antagônicos e não pode 

mais (sobre o paradigma 
do neoconstitucionalismo) 

legitimar atos dos Poderes 
Executivo e Legislativo com 

base no simples argu-
mento de serem questões 

políticas. Quer-se dizer, em 
suma, que ao se instituir o 

controle de constitucionali-
dade dos atos políticos em 
uma Constituição cujo pa-
radigma é de compromis-

sos dilatórios, as questões 
‘mal resolvidas’ pelo cons-

tituinte e sem resolução 
pelo legislador ordinário 

voltam na forma de proces-
sos judiciais, fazendo com 

que o Supremo Tribunal 
Federal (STF) precise dar 

respostas a problemas po-
líticos”. É neste ponto que a 

contradição surge e eles 
usam Gomes (1994) para 

afirmar que o Poder Judici-
ário, quando resolve o pro-

blema, qualquer um em 
questão, precisa atar de 

forma conciliadora, e o 
não-radicalismo do ecle-

tismo surge como necessi-
dade pragmática de tomada  

de decisão. Esse ato na  
obra de Gomes (1994) é  

relacionado com a  
Razão Ornamental. 



160  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

políticas no Brasil só são possíveis se assumir posiciona-

mentos políticos claros sem afetar as elites (LARANJA; 

FABRIZ, 2017, p. 68). 

Segundo Laranja e Fabriz (2017), o enraizamento da Razão 

Eclética no Brasil é incompatível nos tempos atuais. Por isso, 

a Razão Ornamental, quando se depara com as situações 

constitucionais que ainda estão no seu puro ecletismo, tem 

uma postura de acordo, uma vez que entende o choque exis-

tente. O intelectual tupiniquim percebe que essas etapas 

(Razão Eclética e Razão Ornamental) podem atuar para dis-

solver os interesses da elite intelectual e, para que isso não 

aconteça, acaba conciliando e suprimindo os conflitos e os 

pensadores originais. Abaixo, construímos uma Tabela de 

Instrumentos possíveis para visualizarmos melhor: 

Tabela de instrumentos possíveis 

 

Tabela 1. Fonte: Laranja e Fabriz (2017).6 

 
 

Razão 

Eclética 

1. A rejeição aos sistemas de pensamento, 
que são entendidos como limitadores  
do espírito 

2. A crença na verdade como a depuração 
dos melhores elementos de cada escola 
de pensamento 

3. A fé atribuída a esse tipo de pensamento 
como tolerante, crítico e aberto 

Razão 

Ornamental 

1. O deslumbramento dos colonizados 

2.  A obscuridade linguística 

3.  O modismo doutrinário 

6 Na tabela, optamos em 
extrair desses autores a 
sistematização que eles  

fazem da Razão Eclética e 
Razão Ornamental para 

melhor entendimento dos 
leitores. Ainda Laranja e 

Fabriz nos lembram que o 
pensador brasileiro, por 

seu conformismo, não 
ousa, permanecendo em 

um sono eterno: Tal como 
ironiza Gomes (1994, p. 70), 

“nunca ter feito uma  
frase de efeito, eis a falta  

que o intelectual brasileiro 
jamais cometerá”. Ver  

Laranja e Fabriz (2017, p. 69). 



161  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Em todos os instrumentos próprios, tanto da Razão Eclé-

tica como da Razão Ornamental, conseguimos visualizar 

que eles se configuram em manter o sono dogmático da 

sociedade brasílica levando os indivíduos para alienação 

intelectual; fazendo o brasileiro crer que sua forma séria 

de pensar se configura em algo original, e essa abordagem 

equivocada pode ser percebida em todas as instâncias 

do Brasil. Eu digo de forma irônica — coloquem seu terno 

e gravata, vão para academia e se tornem sérios pensado-

res reprodutores do pensamento importado. 

 

Reprodução é séria / originalidade é loucura 

Segundo Gomes (1994, p. 10), a palavra sério é empregada 

em “fulano de tal é um homem sério” ou que “fulano de tal 

leva a sério seu trabalho”. A palavra “sério” se apresenta 

nesta parte em dois sentidos, no primeiro equivale dizer que 

fulano de tal zela pela seriedade de sua aparência social, 

respeitando normas, se adequando a convenções sociais e 

seria um sujeito que nunca sairia da linha. O segundo sentido 

indica o estado de “levar a sério” um trabalho, um lugar, um 

amor, implica zelo pelas normas sociais. 

Os conceitos sério e seriedade apresentados na obra se 

referem ao movimento da relação do pensador de ofício 

e o conhecimento que o aliena. Segundo Gomes, se levamos 

a sério, 

isto é algo que sai de mim em direção ao objeto da 
seriedade. Se sou sério, me coisifico como objeto 
de seriedade. Aí está a diferença entre o que é di-
nâmico – eternamente em questão –, encontrado 



162  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

no a sério, e o caráter de coisa acabada e estéril da 
seriedade do sujeito objetificado. A sério, revigoro 
o mundo com uma quantidade imensa de significa-
ções. Sério, reduzo-me a objeto morto, caricato, de 
existir centrado no externo (GOMES, 1994, p. 11). 

Neste ponto, devemos apreender que o autor entende que 

o sujeito sério assim vive e o faz com sua realidade ali-

nhando com as normas morais, jurídicas e intelectuais cul-

tivando o comportamento, pensamento e visão de mundo 

estabelecido pelo academicismo europeu-ocidental. Esse 

condicionamento o doutrina a tal ponto de se coisificar tor-

nando-se objeto passivo da seriedade, objetificado, estéril 

e preso à modalidade que o prende como uma cadeia que 

tenta calar ser o revolucionário. 

No mundo da reflexão filosófica brasileira, na década de 

70, só era possível fazer filosofia ou ponderar se fizerem 

de maneira europeia, ser um pensador oficial sério é, para 

os que assumem sua profissão na área da filosofia, pensar 

à maneira estrangeira. O conceito sério para o autor é uma 

palavra que identifica o sujeito conformista. Assim, Gomes 

(1994) nos mostra que usar paletó e gravada para passar 

uma imagem de seriedade e seguir uma linha de pensa-

mento, sem sequer ousar violar suas fronteiras, é aceitar o 

conformismo, ser racional e polido.  

Ele escreve de forma irônica que o pensador sério só de 

pensar na possibilidade de sair do seu conformismo inte-

lectual o assusta, e diz: “é assim que o homem sério exor-

ciza aquilo que teme” (Gomes, 1994, p. 12). O autor mostra 

que isso nada mais é do que uma forma de serviço alie-

nante, uma insônia que o pensador de filosofia assume a 



163  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

ideia de fazer o pensamento sério a serviço das normativas 

que vem do exterior, as quais ditam as regras e o faz de-

saparecer em essência. 

O professor de filosofia quando se coloca como sujeito sé-

rio (conformista e alienado intelectualmente) teme pensar 

de forma original, pois existem coisas sérias e consagradas 

na academia que ilustram essa ação, ser erudito é estar por 

dentro do que se discute na Europa, em Sorbonne, em Ox-

ford, em Paris, Berlim... (Gomes, 1994). Eles pensam que 

ser erudito e sério é ler Sócrates, Aristóteles, Santo Agos-

tinho, Bento de Núcia, Tomás de Aquino, Descartes, Roger 

Bacon, Voltaire, Denis Diderot, David Hume, Immanuel 

Kant, Adam Smith, Michel Foucault, Henri Bérgson, Edith 

Stein, Simone de Beauvoir, Sartre e assim por diante. 

Não que esses autores não sejam interessantes, mas aqui 

se manifesta a preocupação de sempre reproduzir, repro-

duzir e reproduzir até a exaustão e isso ninguém percebe. 

Recebemos uma filosofia que tem seus próprios temas e 

precisa ser tratada a maneira que nos é dada, devemos 

citar os pensadores de fora, refletir de maneira sufo-

cante, devemos cultuar e colocar ternos e gravatas, esta 

é a máscara séria que prende o pensamento brasileiro: 

A ritualização, triunfo do sério, consiste exatamente 
nisto: fala-se agora sobre temas adequados, pouco 
importando se importam. Vale dizer: mesmo que se 
trate de especulações sem qualquer raiz na reali-
dade que nos circunda. Assim, perdeu-se a ligação 
e a referência crítica à realidade, que sempre foi a 
pretensão básica da Filosofia quando soube ser fiel 
à sua missão marginal. (GOMES, 1994, p. 13). 



164  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Segundo Negris (2019) ao pensar sobre o conceito “sério” 

destacado por Gomes (1994) entende-se que isso ex-

pressa um adjetivo caricato que existe em função daquilo 

que lhe é externo. Entre-nós a filosofia de caráter “sério” 

se torna ritualização excessiva. 

Conforme Ramos (2024), essa posição demonstra a ideia 

do cultivo de ser sério à maneira europeia. Isso reduz a pro-

dução filosófica a um pensamento vazio que se conforma 

em ser afetado por uma realidade externa e suspeita. Le-

vando o pensador oficial brasileiro a delirar, ritualizar, cul-

tuar a prática filosófica estrangeira. Para organizar as 

ideias, pensamos nas consequências do sujeito sério a ma-

neira de Gomes (1994), conforme imagem abaixo: 

 

Em contrapartida, Gomes (1994) nos mostra uma ideia li-

bertadora para refletir de forma livre e escapar desta ar-

madilha do caráter do filósofo vazio. Devemos pensar 

como assumimos e reproduzimos a concepção alienante e 

Pensador Sério

A) Conformista, perde 
sua essência, se torna 

passivo, estério e 
objetificado, preso 
a modalidade do 

pensamento 
estrangeiro (p. 11).

B) Assume o serviço 
das normativas que 
vem do exterior, que 

dita às regras e que faz 
desaparecer nossa 

essência (p. 12).

C) Delira e recebe 
uma filosofia que tem 
seus próprios temas, 
cita os pensadores de 

fora, aliena-se com 
máscaras vazias, 
colocam ternos e 
gravatas (p. 49).



165  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

propagada de ideias sérias de um pensamento já dado e 

como conseguimos perceber que perdemos a essência “de 

si”, delirando e cultuando um discurso que não diz respeito 

a nossa realidade. 

A originalidade para os pensadores de terno e gravata beira 

a loucura. Segundo Gomes (1994), tanto os artistas como os 

filósofos dedicados à sua vocação são rotulados de loucos, 

e ao longo dos tempos, mesmo cultivando a sua forma ori-

ginal de pensamento, são marginalizados e entendidos 

como homens que não levam a sério suas reflexões. 

Com isso, acabo me lembrando da história da própria filo-

sofia onde, no texto de Diógenes Laércio (VI 54, 1-2), Pla-

tão chama de louco Diógenes de Sinope, mas com um bom 

senso significativo. Encontramos alguém perguntando a 

Platão: “‘Que tipo de homem te parece Diógenes?’ ‘Sócra-

tes enlouquecido’, respondeu ele” (Mesquita, 2016, p. 01). 

É comum que, ao longo da história da filosofia, que figuras 

como Sócrates, Diógenes de Sinope, Guilherme de 

Ockham, Nietzsche, Paulo Freire, só para citar alguns, se-

jam tidos como loucos. 

Essa rotulação, para Gomes, é dada pelo homem sério — os 

de paletó e gravata — porque, quando ele chega ao poder e 

domina as instituições, a primeira coisa que ele faz é construir 

museus, teatros, distribuir prêmios literários e recompensas 

para outros homens sérios iguais a ele, e aniquila o artista ori-

ginal e o pensador original, “censurando-o ou promovendo-o 

a uma espécie de ornamento social. E é assim que o homem 

sério exorciza aquilo que teme” (GOMES, 1994, p. 12). 

Os homens sérios no Brasil pensam que são europeus e se 

comportam como europeus sem ser; negam os povos 



166  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

originários, os afrobrasileiros, os nordestinos, os norteiros 

(nortistas do Brasil) e os centro-oestinos, que sofrem o 

preconceito, sendo rotulados de não civilizados. Ao longo 

da história brasileira, e isso está claro para nós, houve 

pouco investimento tanto no trato da infraestrutura, na 

economia ou no campo educativo; estas regiões do Brasil 

foram sendo preteridas ao longo dos processos de desen-

volvimento, sobretudo no processo de industrialização 

ocorrido no século XX. Os sulistas e o sudestinos enten-

diam que o centro econômico, político e formador estava 

no sul e no sudeste por causa dos maiores investimentos 

centralizados nestas regiões, negando o resto do Brasil. 

Daí surgem as rotulações sociais, o racismo regional/esta-

dual e jargões que diminuem os brasileiros que vivem em 

outras regiões. 

Além disso, a imigração no sul e sudeste foi notória e con-

seguimos até hoje encontrar cidades cuja influência surge 

de colônias de holandeses, italianos e alemães, para citar 

algumas que estabeleceram sua prática e estilo de vida e 

foram bem recebidas no Brasil. Inclusive a Crítica da Razão 

Tupiniquim argumenta que, por causa da influência colo-

nizadora, tudo que vem de fora e tudo que é importado é 

melhor do que nós, melhor do que produzimos ou fazemos 

(GOMES, 1994). 

Essa ideia terrível de que o melhor vem de fora, tanto in-

telectualmente ou economicamente, deu margem para 

que o estrangeiro ficasse à vontade e pautasse sua forma 

de viver, pensar e existir discriminando os verdadeiros mo-

radores destas terras. Aprovamos isso desde a colônia da 

América Portuguesa, no Império e ainda nos dias de hoje. 



167  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

O exemplo é Dom Pedro I que cria um Regimento Estran-

geiro, “de início com um só batalhão, cujos 200 primeiros 

integrantes eram suíços remanescentes da desastrada 

tentativa de fixação em Nova Friburgo, no ano de 1818” 

(MOELLMAN, 2002, p. 35). Os suíços são melhores que 

os brasílicos? 

Talvez alguém pense que a abertura de um Regimento Es-

trangeiro no governo de Dom Pedro I não implicaria por si 

só a ideia de que os estrangeiros são melhores do que os 

brasileiros. Nesse caso, chamo atenção para o estudo de 

Moellman (2002), que nos mostra que o Brasil abre os por-

tos para atrair pessoas da Europa com o objetivo de civili-

zar nossas terras, estruturar o exército e ajudar na inves-

tida contra a colônia de Portugal nas terras brasílicas.   

Segundo Moellman, o Brasil Império tinha cerca de cinco 

milhões de habitantes, sendo que existiam quatro milhões 

de seres humanos pretos, mulatos e homens originários 

destas terras. A situação desagradou a elite, e o precon-

ceito era comum entre os brancos. É neste contexto que se 

pensa numa imigração de brancos europeus. Além disso, 

os estrangeiros recebiam altos salários em relação aos 

brasileiros; como exemplo podemos citar Thomas Co-

chrane, nomeado almirante da Marinha brasileira com pri-

vilégios, enquanto oficiais brasileiros eram ignorados. Ou-

tro exemplo, podemos pensar em John Pascoe Grenfell, 

que recebeu títulos nobiliárquicos (SCAVARDA, 2020) e 

por fim, lembrando que muitos técnicos franceses e ingle-

ses foram trazidos para fazerem obras públicas enquanto, 

os brasileiros eram chamados de incompetentes 

(MARINHO, 2008).  



168  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Segundo Gelamo, Garcia e Rodrigues (2018), as práticas 

filosóficas partem de uma progressão histórica universal 

do desenvolvimento intelectual europeu e, esse caminho, 

desde o período colonial da América Portuguesa, são as 

bases de autoafirmação do conhecimento estrangeiro. Eles 

impõem aos homens colonizados a ideia de que somente 

os colonizadores são civilizados e aos povos explorados 

uma categorização de primitivo (selvagem) — de forma 

que se cria uma estratégia que invisibiliza os povos nativos, 

submetendo-os a absorverem uma perspectiva etnocên-

trica e monocultural do conhecimento. 

Segundo Gomes (1994, p. 56), sempre procuramos extrair 

as ideias alheias ao invés de abrimos novos horizontes: “li-

mita-se a assimilar e a incorporar o que vem de fora. Daí a 

história da Filosofia no Brasil ser, em geral, uma história da 

penetração do pensamento alheio nos recessos de nossa 

vida especulativa”. 

Somente o pensamento livre pode se libertar das condi-

ções alienantes da imposição do pensamento europeu-

ocidental, predefinidas ao longo do tempo (passado, pre-

sente e futuro). O que propomos aqui é lembrar do pas-

sado, porque quando não fazemos isso, justificamos a ali-

enação e a injunção do pensamento estrangeiro sem ques-

tionamento e afirmamos que não haveria filosofia no Brasil 

sem a “influência” de Portugal ou de outro adágio estran-

geiro. Segundo Gomes (1994, p. 63) a palavra influência é 

entendida como dependência: “Dependência que foi me-

nos de Portugal do que de outros países europeus, os cen-

tros efetivos do projeto expansionista dos impérios ibéri-

cos — e, desses centros, influências, exemplos, modelos, 

foi o que não faltou”. 



169  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Esquecer do passado é um fatalismo; e para isso, o pensa-

dor original deve ser um pensador a beira da loucura, e 

cultivar sua identidade sem se esquecer quem é e do que 

sofreu por causa da influência europeia-ocidental. Gomes 

(1994) nos lembra que, principalmente no mundo dos 

pensadores oficiais, a língua é um diferencial: só se fazia 

filosofia em francês, inglês, alemão e assim por diante, re-

baixando a língua portuguesa a uma língua inferior: 

O esquecido por nossos filósofos profissionais é que 
as expressões alemãs ou latinas são justamente isto: 
originais. Nasceram lá, lá foram criadas, e trazem a 
marca de um momento, suas importâncias e urgên-
cias. De fato, jamais serão traduzidas— cumpriria 
transplantar situações de lugar e tempo, coisa impos-
sível. Diante disso, nossa atitude é lamentar a insufi-
ciência da língua. Como o português não traduz uma 
expressão de Hegel, Kant ou Aristóteles— mais re-
centemente, ao delírio, Heidegger— o português se-
ria língua inferior quanto às possibilidades de filoso-
far. Ocorre aí um imenso equívoco: o de que o único 
filosofar possível consista em ser "assimilativo" e ter 
"sensibilidade espiritual" para com os problemas dos 
outros. Esquecemos que a situação dos outros é isto: 
deles. Se nossa língua não é capaz de exprimir o 
alheio, isso em nada a desmerece, uma vez que uma 
língua tem por função exprimir o próprio, não o alheio. 
Se as inteligências que lidam com a Filosofia entre-
nós pudessem se alçar a este modesto grau de flexi-
bilidade, encontrariam uma multidão de coisas que, 
ditas em português, não poderão ser traduzidas para 
inúmeras línguas. O que, de resto, não as desmerece 
(GOMES, 1994, p. 65-66). 



170  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Só nos basta lamentar diante da seriedade que desde a colô-

nia da América Portuguesa as línguas do tronco Tupi-guarani 

quase entram em extinção. Se para um pensador oficial e 

sério, fazer filosofia em língua portuguesa atualmente o 

coloca num patamar desqualificado, imagine na língua 

Tupi-guarani? Deve-se falar em alemão, inglês, francês.... 

O pensador livre, rotulado como louco, pode fazer a tarefa 

mínima da filosofia que é pensar o que somos a partir de 

como somos. Isso porque quando nos esquecemos do pas-

sado, não percebemos que estamos sempre partindo das 

teorias alheias, das palavras alheias, dos autores importa-

dos. Nossa originalidade está no não esquecimento para 

fazer uma crítica a essa condição alienante, para falarmos: 

“se não dissermos, ninguém o dirá.” (GOMES, 1994, p. 65). 

O pensador original se descobre em seu lugar e não se apri-

siona nos modelos europeu-ocidental de produção de co-

nhecimento, ele cria e evidencia sua forma brasileira de ver 

o mundo, não precisa da língua estrangeira ou dos modelos 

impostos. E, para isso, devemos ter cuidado em não confun-

dir o pensamento original com o pensamento novidadeiro. 

Esse acidente acontece porque o pensador oficial, o filósofo 

brasileiro se equivoca pensando que o que vem de fora é 

melhor: “Desejamos ser cultos, sobretudo em cultura es-

trangeira; somos elites lidas e corridas, em literatura fran-

cesa, inglesa, norte-americana...” (GOMES, 1994, p. 72). 

O filósofo original trabalha suas origens, seu tempo, não 

se equivoca ou se encanta com a interpretação de um pen-

sador que nem aqui vive, que não vivenciou a prática de 

vida do brasileiro fora dos circuitos elitistas. O filósofo ori-

ginal insiste e, mesmo sendo rotulado de superado por não 



171  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

fazer filosofia em língua estrangeira, se agarra a sua iden-

tidade. Entendemos que ele não se fanatiza ou se encanta 

a ponto de delirar para demonstrar que é um pensador sé-

rio, ele ousa, ele enfrenta a tragédia de se descobrir: 

Uma Filosofia condenada a não ser original está 
condenada a não ir às origens, pois é isso que a 
palavra originalidade significa. Não o novo, mas 
aquilo que lida com as origens. Nada, portanto, po-
derá ser dado como prévio. Tudo deve estar em 
questão. Esta, a tragédia (GOMES, 1994, p. 54). 

A tragédia é tomada no texto na concepção latina do 

termo, tragus que significa “mau cheiro”, que “puxa tudo 

para o ávido”, sua raiz também forma a palavra tragicus e 

significa “patético, veemente, terrível, horrível” (FARIA, 

1962, p. 1011). A palavra em grego tragédia (τραγῳδία), 

segundo Abbagnano (2007, p. 968), conota o conceito 

como o significado “às vezes, discutido pelos filósofos não 

só em relação à forma de arte que é a tragédia, mas tam-

bém em relação à vida humana em geral”. Pensar na vida 

humana e suas relações é compreender como isso se dá e 

é uma característica de perceber a si próprio. Neste sen-

tido, podemos compreender etimologicamente a palavra 

tragédia (τραγῳδία) que vem do grego e é formada a partir 

das palavras cabra (τράγος) e música (ᾠδή). 

Na Grécia Antiga havia o ritual do pharmakós (φαρμακός) 

ou o sacrifício de purificação que, segundo Silva e Grizoste 

(2018), era uma prática sagrada encontrada em diversas 

formas e manifestações culturais na Antiguidade, expri-

mindo bem o teor da tragédia. Por exemplo, a Ilíada de Ho-

mero nos mostra que Pátroclo torna-se pharmakós na 



172  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

ausência de Aquiles, quando se retira da batalha e provoca 

a hibrys (ὕβρις), que é o pecado (ao se retirar da batalha) 

por excelência, contra a saúde cósmica e política determi-

nada pelos Deuses. Ao morrer na Ilíada de Homero, Pátroclo 

é a vítima inocente que sofreu um final trágico para esta-

belecer a ordem cósmica. 

Outros exemplos podem ser encontrados, como os costu-

mes do rito trágico que está ligada aos sacrifícios de ani-

mais; por isso a palavra tragédia (τραγῳδία), que nada mais 

é que a imolação do τράγος (bode) que acontecia ao frenesi 

provocado pela ᾠδή (música); essa ritualística mostra uma 

condição da morte. Sobre isso, Silva e Grizoste (2018) nos 

comprovam que os sacrifícios de animais eram comuns, a 

exemplo dos rituais na Grécia, chamado de pharmakós 

(φαρμακός) em grego, de azazel ( לזֵאזָעֲ ) na tradição judaica, 

e de Scapegoat, em língua inglesa. Porém, mais tarde, os 

gregos aderem à imolação voluntária; o voluntário se en-

tregava de maneira pacífica como exemplo de Ifigênia, de 

Políxena, de Astíanax, de Cassandra, de Hipólito ou de Pa-

linuro — na tradição ocidental cristã, pode-se, ainda, re-

correr ao exemplo de Jesus Cristo. 

Compreendemos que quando o pensador brasílico pensa 

em si, como ato de enfrentar a hipocrisia intelectual da re-

alidade brasileira, ele percebe sua tragédia. É chato pensar 

sobre essas questões e torna-se enfadonho e cansativo 

esse processo. E é trágico para o pensador original desco-

brir que foi alienado uma vida inteira: 

Súbito, somos filhos abandonados, obrigados a 
vencer por conta própria. Uma significação que ve-
nha do exterior para conferir dignidade a nossas 



173  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

tarefas é como uma receita— impede-nos todos os 
riscos e nos concede a paz reconfortante de uma 
mãe onipresente. (GOMES, 1994, p. 61). 

Quando questionamos a realidade alienante nos vemos 

nesta tragédia pessoal que deve ser enfrentada pelo filó-

sofo original no Brasil, e isso irá desqualificá-lo diante dos 

colegas que colocam terno e gravata. O ato de jamais es-

quecermos do passado e negarmos a atemporalidade, en-

quanto condição, nos eleva aos primeiros passos existen-

ciais, pensar em quem somos, “descobrir-se no Brasil, na 

América Latina” (GOMES, 1994, p. 110). Só na tragédia 

nasce a filosofia, só no enfrentamento à condição estran-

geira nascerá uma filosofia original. A filosofia passar a exis-

tir na tragédia e muitos fogem desta condição, os filósofos 

brasileiros recuam com medo de perder seu terno e gravata. 

A filosofia nasce da tragédia porque quando percebemos 

nossa condição, podemos observar que cometemos um 

“pecado” contra a nossa existência; o pecado, como na ma-

neira grega, o hibrys (ὕβρις), uma falta contra o desígnio da 

nossa existência; pecado que acontece quando assumimos 

o papel alienado estabelecido pelo pensamento europeu-

ocidental, fechando os olhos para nossa realidade.  

É necessário um ritual de purificação, um pharmakós 

(φαρμακός), de maneira abrasileirada, onde se encontra o 

sujeito inocente que deve se entregar à tragédia 

(τραγῳδία) como os voluntários da Antiguidade.  

No entanto, pode-se dizer que estamos usando a mitologia 

grega para explicar a situação trágica do pensador original, 

mas, não estamos falando do abandono da filosofia e sim 

da “ressignificação da filosofia” do ponto de vista da 



174  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

tradição cultural: “A Filosofia não pode prescindir de sua 

missão primeira: destruir um mundo. Efetivamente, o que 

é Filosofia? A mim parece ser isto: dizer o contrário” 

(GOMES, 1994, p. 30). A filosofia é processo de criação, 

Sócrates negou Tales e Platão parte de Sócrates para criar 

seu próprio pensamento; o mesmo diremos de Aristóteles 

que foi discípulo de Platão, mas no final o nega. Eu a uso 

para negá-la conforme seus antepassados. Não há ne-

nhum demérito, nisso, mas argumentos que sugerem a 

proibição do uso da filosofia para assim produzir algo 

original são falho.  

Isso acontece porque pensar sobre filosofia no Brasil sem-

pre provocará aqueles que dirão que ‘não é coisa séria por 

estar ressignificando a filosofia’ ou pretenderão tirar o mé-

rito do pensador original: “Razão Tupiniquim? Não é coisa 

no que se pense - e sobretudo nestes termos. Só pode ser 

brincadeira, jamais um tema ‘sério’. Quer dizer: não consta 

de nenhuma tese defendida na Sorbonne ou em Freiberg” 

(GOMES, 1994, p. 10). 

A crítica só pode partir de um lugar já estabelecido, e no 

nosso caso é o conhecimento filosófico europeu-ocidental 

que nos colonizou. Só posso criar algo original se de certo 

modo estabelecer uma crítica a esse processo cruel: “Po-

deríamos construir toda uma história da Filosofia, que se 

recusasse a ser mero arsenal ilustrativo de dados históri-

cos, mostrando que qualquer momento criador foi, na ori-

gem, uma negação” (GOMES, 1994, p. 30).  

Entrega-se a tragédia para se salvar e contribuir com a so-

ciedade que vive caminhando para um final alienado - final 

trágico, mas isso é só um exemplo, porque seus colegas 



175  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

de ofício, os que usam ternos e gravatas, o ridicularizarão, 

o rotularão, o excluirão dos circuitos de reflexões, ele será 

rotulado de louco, mas, o pensador original na verdade é 

revolucionário, consciente e - ainda que de forma trágica - 

enfrenta a hipocrisia intelectual dos corredores da acade-

mia. Ele é o início da luta contra a alienação em terras bra-

sileiras, se entregando ao rito de sacrifício. 

Entregar-se à tragédia, para nós, é fazer filosofia sincera e 

não séria: não como nos é proposto, mas elaborar e refletir 

um processo do filosofar que enfrenta a alienação euro-

peia-ocidental. Somente os sinceros e corajosos enfren-

tam a condição da sua realidade mesmo sendo rotulados 

como loucos, mas sem temerem, continuam sua reflexão. 

Colocamos um diagrama para esboçar o que pensamos 

baseado em Gomes (1994): 

 

 

 

Filósofo Original 
(O Louco)

A) Não esquece o 
passado, se 

compromete com 
seu presente (p. 63), 

projeta um futuro 
livre das amarras do 

pensamento importado 
(p. 37).

B) Se descobre 
brasileiro – deve deixar 

a seriedade e propor 
algo original, não 

ideias vazias 
(p. 24).

C) Enfrenta a tragédia, 
enfrenta a solidão, 

enfrenta o rótulo de ser 
louco por fazer uma 

filosofia que 
manifeste sua 

própria identidade 
e essência (p. 54).



176  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Tal é a prática filosófica que tanto os pontos a), b) e c) ex-

primem a proposta de um filosofar cuja identidade é le-

vada de forma sincera. Mas devo admitir, como Gomes 

(1994), que filosofar no Brasil nos leva a encontrarmos 

uma tragédia pessoal, na perspectiva de sermos brasilei-

ros. Está tragédia do qual devemos enfrentar, se manifesta 

num confronto eminente contra o pensamento colonizador 

estabelecido, nos faz retomar o debate do passado coloni-

zador e com o presente enraizado e contaminado com o 

intelectualismo europeu-ocidental, nos desvela a olhar-

mos, especialmente, para pensar sobre o futuro e possibi-

lidades que supere essa estrutura colonizadora. 

Estrutura colonizadora porque quando alguém pensa em fa-

zer filosofia, acaba caindo na armadilha de fazê-la de forma 

ornamental, preferindo se manter a distância das questões 

sociais e dos problemas brasileiros, pairando no limbo. Se-

gundo Gomes (1994, p. 100) quando pensamos “no que 

ocorre sempre que se tenta ir, na Filosofia ou em qualquer 

outra forma de expressão e conhecimento, além de um mero 

questionamento ornamental das condições nacionais”. 

Segundo o autor, quando escreveu Crítica da Razão Tupi-

niquim, entre 1974 e 1977, ele mesmo diz que investiu 

nisso para ir contra “a hipocrisia intelectual, contra falsa 

cultura, contra a filosofia desfibrada e mole que se pratica 

no Brasil” (GOMES, 1994, p. 117).  

Os acadêmicos sérios eram pensadores mergulhados numa 

filosofia mole, sem impacto social que contribua para socie-

dade, para o meio acadêmico ou para a educação. Pensando 

em Gomes, ele nos mostra que para fazer esse exercício trá-

gico de enfrentamento da hipocrisia intelectual importada 



177  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

pela forma séria de conhecimento europeu-ocidental, deve-

se investir em si mesmo contra si, “quer dizer, contra 

aquilo que o ensino, a escola e a universidade haviam feito 

de mim. Foi uma libertação emocional e intelectual pela qual 

agradeço até hoje” (GOMES, 1994, p. 100). 

Como nos mostra Abbagnano (2007, p. 120), entendemos 

libertação como catarse (κάθαρσις) — que em grego signi-

fica “libertação do que é estranho à essência ou à natureza 

de uma coisa e que, por isso, a perturba ou corrompe”. 

Pode ser também uma purificação, conforme o mito de 

Orfeu ou de Empédocles que “chamou de Purificações 

um dos seus poemas que, precisamente, se inspirava no 

orfismo” (ABBAGNANO, 2007, p. 100). 

Desta forma, se libertar é purificar-se deste mundo alie-

nante que colonizou nossas academias. A originalidade da 

produção filosófica no Brasil precisa ser revista. Mesmo 

que tenhamos pensadores fundacionais como Paulo Freire 

(1988), ainda temos pessoas que negam sua originalidade. 

Também são poucos os que ousam enfrentar os acadêmi-

cos sérios de terno e gravata. Deve-se, de forma original, 

cultivar a identidade brasileira e enfrentar a própria tragé-

dia, formando uma conscientização da práxis de uma filo-

sofia original, libertadora e reflexiva. 

 

Conclusão 

Um caminho que beira o desvio intelectual cultivado no 

Brasil nos levou a enfrentar os discursos dos intelectuais 

que diziam existir nestas terras uma filosofia nacional, 

mas, qual filosofia encontramos? Com uma filosofia 



178  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

estrangeira que desqualificava o pensador local e sua cul-

tura. Como podemos dizer que existe uma “filosofia no 

Brasil” se continuamos cultivando a “filosofia europeia-

ocidental”? Ou podemos afirmar que nunca houve uma “fi-

losofia brasileira”? Difícil resposta, porque os próprios filó-

sofos de ofício temem ousar fazer uma filosofia brasileira. 

São, como afirma Gomes (1994), frouxos e moles a ponto 

de temerem o rótulo de serem loucos. Os pensadores não 

praticam seu próprio descobrimento vislumbrando uma 

identidade visível. Os pensadores ficam presos e alienados 

a uma atemporalidade que os conduz à autocastração in-

telectual, que os mobiliza a sistemas impossíveis de serem 

erguidos por si só. Enquanto sujeitos de identidade singu-

lar, não conseguem sustentar essa construção por um mo-

tivo: o pensamento é importado. 

O que fazemos, pode-se afirmar, é a simples reprodução, 

não questionamos ou confrontamos a condição estran-

geira e sua imposição cultural-intelectual. Apenas recebe-

mos a novidade do pensamento do outro como se suas 

ideias participassem de nossa essência (GOMES, 1994). 

Não vejo solução a não ser, como colocado pelo autor da 

obra, a asserção de um ato revolucionário iniciado por 

esses sujeitos. Ato esse constituído como um processo 

de pensamento filosófico que enfrenta o pensamento 

europeu-ocidental. Impossível não citar Paulo Freire (1988) 

que, de forma corajosa, ousou, pensou, refletiu e propôs 

uma filosofia brasileira e genuína. 

Devemos partir da nossa realidade para, só assim, chegar-

mos a uma prática revolucionária. Consequentemente, essa 

condição só pode ser revelada quando o homem percebe 



179  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

sua tragédia interior, como nos mostra Gomes. Ele enfrenta, 

mesmo que venha perder seu prestígio acadêmico ou de ser 

tachado como louco — preferindo sua própria reflexão aos 

devaneios propostos pela filosofia alienante. 

Na academia cultuamos os homens de terno e gravata, 

aqueles com ar de intelectualizados, com cheiro de euro-

peu-ocidental (estudou aqui, ali, acolá...) mas, no fundo, 

não fazem nada de novo, apenas reproduziram e ficaram 

com medo de cometer pecado, a hybris. O engodo da filo-

sofia no Brasil: permanece desqualificada, sem dialogar 

com os homens que andam de “chinelos de pneu”, deixa 

os de terno e gravata conduzir a sociedade, esquecem de 

Paulo Freire, Roberto Gomes, Darci Ribeiro, entre outros. 

Devemos questionar a realidade, como na música de Chico 

Science, que revolucionava pelo mangue: 

Ô Josué, eu nunca vi tamanha desgraça 

Quanto mais miséria tem, mais urubu ameaça 
 

Peguei um balaio, fui na feira roubar tomate e cebola 

Ia passando uma véia, pegou a minha cenoura 

“Aí minha véia, deixa a cenoura aqui 

Com a barriga vazia não consigo dormir” 

E com o bucho mais cheio comecei a pensar 

Que eu me organizando posso desorganizar 

Que eu desorganizando posso me organizar 

Que eu me organizando posso desorganizar 
 

Da lama ao caos, do caos à lama 

Um homem roubado nunca se engana 

(SCIENCE, 1994 [n.p.]). 

 



180  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

O homem comum que observa a desgraça, quanto mais 

necessitado, menos perigo representa para aqueles que o 

exploram, porque só lutará pelos seus direitos com bucho 

alimentado. Science (1994) se preocupa com o sono, mos-

trando que a barriga vazia, a fome, a miséria, que priva os 

homens de comer e das necessidades básicas, os faz per-

der tempo em sobreviver diante da sociedade desigual, e 

essa injustiça não deixa o povo refletir sobre a realidade. 

Mas quando se come, é possível pensar, por isso a conclu-

são: eu posso me desorganizar me organizando. E, quando 

eu desorganizo, posso me organizar novamente. Diante da 

citação da música Da Lama ao Caos de Chico Science, po-

dem surgir aqueles homens críticos de terno e gravata 

para dizer que música não serve como representação de 

uma reflexão original, de um pensamento brasileiro origi-

nal. Um final para quem possa entender: Science, bem 

louco, a escandalizar os homens sérios. 

 

 

Fábio Falcão Oliveira 

Professor de Filosofia da Universidade Federal do 
Recôncavo da Bahia (UFRB). Doutor em Educação 

pela Universidade Federal de São Carlos (UFSCar) 

https: //orcid.org/0000-0002-4648-9548  



181  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

Referências 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. Trad. Ivone Castilho Benedetti. 1° Ed. São Paulo: 
Martins Fontes, 2007. 

CHAUÍ, Marilena. A ideologia da competência. São Paulo: Fundação Perseu Abramo, 2014. 

DUSSEL, Henrique. Filosofia da Libertação na América Latina. São Paulo: Edições Loyola, 1977.    

FARIA, Ernesto. Dicionário Escolar Latino – Português. 3° Ed. Brasília: Ministério da Educação 
e Cultura, 1962. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 18. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1988.   

GELAMO, Rodrigo Pelloso; GARCIA, Amanda Veloso; RODRIGUES, Augusto. Descolonizar a 
filosofia brasileira: desafios éticos e políticos para as filosofias do sul global. 
Trans/Form/Ação. Marília: Unesp, v. 45, edição especial, p. 415-438, 2022. 

GARCIA, Luis Felipe. A deutsche nation e a razão tupiniquim: o pensamento vivo diante do 
conceito estéril. Trans/Form/Ação. Marília: UNESP, 41 (4), out/dez, 2018.  

GOMES, Roberto. Crítica da Razão Tupiniquim. 11° Ed. São Paulo: FTD, 1994. 

LARANJA, Anselmo Laghi; FABRIZ, Daury Cesar. Constitucionalismo e razão tupiniquim: uma 
leitura interdisciplinar dos problemas para uma teoria constitucional brasileira. In: Revista 
Direito e Práxis. Rio de Janeiro: UERJ, Vol. 08, N. 1, 2017. 

MARGUTTI, Paulo. Filosofia brasileira e pensamento descolonial. In: Sapere aude. Belo Hori-
zonte: PUC Minas, v. 9 – n. 18, p. 223-239, jul./dez. 2018.  

MARINHO, Pedro E. M. de Monteiro. Ampliando o Estado Imperial: os engenheiros e a organi-
zação da cultura no Brasil oitocentista, 1874-1888. Niterói: Universidade Federal Flumi-
nense, 2008.  

MARTINS, Jasson da Silva. Cinismo como crítica à tradição. Revista Húmus. Maranhão: UFMA, 
vol. 12, n. 37, 2022. 

MESQUITA, António Pedro. As Escolas Socráticas Menores: Os Cínicos. Filosofia Helenís-
tica/FLUL/Letras Lisboa. Lisboa: ULisboa, 2016. 

MESSIAS, Elvis Rezende; BARBOSA, Rafael Rodrigues. Uma volta à "Crítica da Razão Tupini-
quim": A filosofia brasileira. In: Revista Cactácea. São Paulo: IFSP, Vol 2, n. 6, 2022. 

MOELLMANN, Leatrice. As Migrações dos Séculos XIX e XX. Ágora/Arquivologia em debate. 
Santa Catarina, UFSC, v. 17 n. 35, 2002. 

NEGRIS, Adriano. Resenha: Crítica da Razão Tupiniquim. Revista Ensaios Filosóficos. Rio de 
Janeiro: UERJ, Vol XX (2), 2019. 



182  A CRÍTICA DA RAZÃO TUPINIQUIM 
FÁBIO FALCÃO OLIVEIRA 

 

TARKA — Revista de Filosofia Intercultural 
V.1 / N.2 / 2025  w  ISSN 3086-0660 

OLIVEIRA, Fábio Falcão. Educação jesuítica; século XVII: Alexandre de Gusmão e o Seminário 
de Belém da Cachoeira. São Carlos: Universidade Federal de São Carlos, 2015. 

RAMOS, César Augusto. Crítica da Crítica da Razão Tupiniquim. Reflexão – Revista de Pós-
Graduação em Ciências da Religião. Campinas: PUC, 2024. 

SAVIANI, Demerval. Educação: do senso comum à consciência filosófica. 11a Ed. São Paulo: 
Editora Autores Associados, 1996. (Coleção Educação Contemporânea). 

SCAVARDA, Levy. O Almirante John Pascoe Grenfell – Na Marinha e na História do Brasil. In: 
Revista Navigator. Rio de Janeiro: Marinha do Brasil, v 1, p. 46-76, 2020. 

SCIENCE, Chico. Da Lama ao Caos. In: Chico Science e Nação Zumbi. Mimeo, 1994. 

SILVA, Ruth S. da; GRIZOSTE, Weberson F. O pharmakós: a questão do sacrifício voluntário na 
Medéia de Eurípedes e de Sêneca. In: ALBUQUERQUE, Renan; GRIZOSTE, Weberson Gri-
zoste (org). Estudos clássicos e humanísticos & amazonidades. São Paulo: Alexa Cultural, 
vol. 2, 2018. 

 
https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/transformacao/article/view/10783/8912.  
https://www.scielo.br/j/trans/a/JFdfky9886nfr8Fb3h5s5Zf/. 
https://www.scielo.br/j/rdp/a/mDdKK76yrcKCHxRxT5Xywth/?format=pdf&lang=pt. 
https://periodicos.pucminas.br/index.php/SapereAude/article/download/19186/14144/. 
https://www.historia.uff.br/stricto/td/901.pdf 
https://rgt.ifsp.edu.br/ojs/index.php/revistacactacea/article/view/56 
https://agora.emnuvens.com.br/ra/article/view/224/pdf 
https://repositorio.ufscar.br/handle/ufscar/2361. 
https://seer.sis.puc-campinas.edu.br/reflexao/article/view/11620 
https://fenix.letras.ulisboa.pt/courses/fh-3-283923108072036/ver-post/as-escolas-socraticas- menores-1-a-escola-cinica. Consultado dia 20 de março de 2024. 
https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/revistahumus/article/view/20447/11467. 
http://www.ensaiosfilosoficos.com.br/Artigos/Artigo20/16_resenha_Ensaios_XX.pdf. 
https://www.letras.mus.br/nacao-zumbi/77655/significado.html. 
https://portaldeperiodicos.marinha.mil.br/index.php/navigator/article/view/1699. 
 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/revistahumus/article/view/20447/11467
http://www.ensaiosfilosoficos.com.br/Artigos/Artigo20/16_resenha_Ensaios_XX.pdf
https://www.letras.mus.br/nacao-zumbi/77655/significado.html


 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TARKA 
REVISTA DE FILOSOFIA INTERCULTURAL 

ISSN — 3086-0660 
V.1 / N.2 

2025 

w   


